
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۸ اردیبهشت ۱۳۹۷

تعادل و تراجيح
جلسه 108 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

تا اینجا بحث در این بود که اگر دو واجب با یدیر تزاحم پیدا كردند معلوم الاهمیة بر آنه اهمیت ندارد رجحان دارد. گفتیم در
باب تزاحم، نباید سراغ خودِ دلیل و اطلاق و تقیید در دلیل برویم بله باید از حیث امتثال ببینیم آیا عقل معلوم الاهمیة را مقدم

مكند یا خیر؟ عرض كردیم عقل مگوید ملاك اهم را استیفا كن چون اگر طرف دیر را امتثال كنید به اختیار خودت مقداری
از ملاك را تفویت كردی.

ترجیح محتمل الاهمیه بر مهم

بحث دیر اینست كه اگر دو واجب با یدیر تزاحم كنند ول ی محتمل الاهمیه باشد نه معلوم الاهمیه، آیا در اینجا هم محتمل
الاهمیه بر واجب دیر رجحان دارد یا رجحان ندارد؟

کلام مرحوم نائین در بحث

قبلا عرض كردیم مرحوم نائین در معلوم الاهمیه از این راه وارد شد كه معلوم الاهمیه دلیل دیر را تقیید مزند اما دلیل دیر
نمتواند معلوم الاهمیه را تقیید بزند. عین همین بیان را در محتمل الاهمیه دارند و مفرمایند دلیل كه از حیث ملاك احتمال

اهمیتش بیشتر از دلیل دیر هست صلاحیت اینه دلیل دیر را تقیید بزند دارد دون العس یعن دلیل كه احتمال اهمیت در او
داده نمشود نمتواند محتمل الاهمیه را تقیید بزند.

مرحوم نائین به مشهور نسبت مدهد كه مشهور محتمل الاهمیه را بر غیر محتمل الاهمیه از باب دوران بین تعیین و تخییر ترجیح
مدهند. یعن در جای كه دو واجب با یدیر تزاحم دارد و نمدانیم این مخیر بینهما است یا اینه شارع معیناً محتمل الاهمیه

را مقدم مكند، مسئله در باب دوران بین تعیین و تخییر وارد شده و هر مبنای كه آنجا اختیار كردیم من البرائة و الاشتغال،
همان مبنا را هم در اینجا مآوریم. اگر برائت شدیم نتیجه تخییر است و اگر اشتغال شدیم باید محتمل الاهمیه را اخذ كنیم.

تنزیل را عرض كنیم؛ در مسئلهی تقلید، روی قول به اینه بوئیم اعلمیت شرط نیست ملف از ی از مجتهدین تقلید مكند.
اما اگر گفتیم تقلید اعلم یا محتمل الاعلمیة واجب است چون برای لزوم تقلیدِ از اعلم، دلیل لفظ –روایت‐ كه دلالت كند بر
اینه تقلید از اعلم تعین دارد، نداریم لذا در همین قالب مآید. مگوئیم دو مجتهد هستند نمدانیم اعلم برای این ملف معین

است یا ملف مخیر بینهما است بحث را در دوران بین تعیین و تخییر مآورند. در دوران بین تعیین و تخییر، اگر تعیین شدیم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مگوئیم تقلید اعلم لازم است و اگر تخییری شدیم مگوئیم بین اعلم و غیر اعلم مخیرید و هذا در محتمل الاعلمیة[1].

اینجا هم مرحوم نائین مگویند در محتمل الاهمیة آقایان باید بحث را در دوران بین تعیین و تخییر ببرند و هر مبنای آنجا دارند
همان مبنا را در اینجا اختیار و جاری كنند.

کلام مرحوم نائین بررس

قبلا گفتیم مشهور نیازی به این بحث ندارند چون مشهور حاكم در باب امتثال را عقل مدانند. ما در دوران بین تعیین و تخییر،
تعیین یا تخییری بشویم كاری به آن نداریم مگوئیم در مقام امتثال آنچه احتمال مدهیم ملاكش از دیری بیشتر هست باید

انجام بدهیم.

کلام مرحوم صدر در بحث

مرحوم آقای صدر همین مطلب را خیل منظمتر دارند و مفرمایند برای تقدیم محتمل الاهمیه سه وجه مشود ذكر كرد: الف‐
وجه نائین: اطلاق محتمل الاهم باق و اطلاق غیر محتمل الاهم از بین مرود.

متصل است. ما قید لب ال این بیان این است كه این تمسك به عام در شبههی مصداقیهی مخصص لبگویند اشایشان م
عام داریم که عدم الاشتغال بضدٍ مساوی أو أهم است ول اینجا مگوئیم این محتمل الاهم است یعن احتمال اینه مساوی هم

باشد هست. مفرمایند «و ف المقام یحتمل مساواة الواجب الآخر معه ف الأهمیة» چون چنین احتمال داده مشود اگر
بخواهیم بوئیم فقط این طرف، مصداق برای محتمل الاهم است و اطلاقش را باق بذاریم و طرف دیر را مقید كنیم مفرمایند

این تمسك به عام در شبههی مصداقیهی مخصص مشود[2].

بررس کلام مرحوم صدر

به نظر مرسد این اشال وارد نیست چون هر چند احتمال تساوی هم هست ول باز احتمال اینه ی بتواند دیری را تقیید
كند دارد. بله اگر احتمال مدادیم این مفضول از دیری باشد و در نتیجه فقط اطلاق دیری باق بماند این اشال باق مماند

و این تمسك به عام در شبهه مصداقیه مشد.

ما دو واجب داریم که در ی احتمال اهمیت به همراه احتمال تساوی وجود دارد ول در عین حال باز هم مصداق برای
گفتیم هر واجبمخصص هست چون مخصص و مقید عدم اشتغال به ضد مساوی یا اهم است. اگر این مقید فقط اهم بود م

مقید به عدم اشتغال به اهم است بعد مگوئیم اینجا نمدانیم این اهم است یا نه تمسك به عام در این مورد تمسك به عام در شبهه
مصداقیهی مخصص مشد. ول مگوئیم یك طرف هم داریم ضدٍ مساوی أو اهم، وقت احتمال مساوی یا اهم دادید چرا شبهه

شبههی مصداقیه شد؟ ما نفهمیدیم این مطلب كه ایشان اینجا آوردند چطور تمسك به عام در شبههی مصداقیه است؟

ادامه کلام مرحوم صدر

ب و ج: مرحوم آقای صدر دو وجه دیر را ذكر و آنها را رد مكنند ول در آخر برای وجه اول بیان ذكر مکنند كه این اشال
‐تمسك به عام در شبههی مصداقیه مخصص‐ در آن پیش نیاید.



مگویند ما این قید لب را توسعه مدهیم و مگوئیم هر واجب مقید به عدم اشتغال به ضد مساوی یا معلوم الاهم یا محتمل
الاهم است در نتیجه اگر یك طرف محتمل الاهم بود او باق مماند و طرف دیر از بین مرود. به ایشان مگوئیم دلیلتان بر
این توسعه چیست؟ ایشان مفرمایند «بعد أن كانت الخطابات مجعولة عل نهج القضایا الحقیقیة بلحاظ حالات حصول العلم

بالأهمیة أو احتمالها لدى الملفین» مر نه اینست كه تمام قضایای شرعیه به نحو قضایای حقیقیه است. قضایای حقیقیه شامل
علم و احتمال اهمیت مشود.

تا حالا آنچه از قضایای حقیقیه به گوش شما خورده این است كه در قضایای حقیقیه لازم نیست كه موضوع محقق الوجود
باشد بله مفروض الوجود یا مقدرة الوجود است. ضمن اینه قضایای حقیقیه اطلاق دارد یعن ملف علم یا جهل داشته باشد.

حالا بوئیم علم دارد به اهمیة الملاك و چه احتمال اهمیت ملاك را بدهد.

در ادامه مگویند «یف أن یون الغرض من ورائه صرف الملف عما یحتمل مفضولیته إل ما یحتمل أهمیته احتیاطاً. و لا
یجوز رفع الید عن الإطلاق إ بمقدار ما تم البرهان علیه. و هذا ینتج أن القید العام هو عدم الاشتغال بضد واجب معلوم المساواة

أو معلوم الأهمیة أو محتملها»[3].

بررس کلام مرحوم صدر

ایشان بیان كه برای اثبات مدعا مآورند به نظر ما واف برای اثبات این مدعا نیست. ایشان محور استدلال را قضایای حقیقیه
قرار مدهند در حالیه قضایای حقیقیه ربط به ما نحن فیه ندارد. حت روی قول به اینه ما بوئیم احام مشترك بین عالم و

جاهل هم نیست كما هو المختار چون مدانید مشهور از اصول الفقه و كفایه و ... مگویند احام مشتركةٌ بین العالم و الجاهل
ما در بحث حدیث رفع مفصل بحث كردیم مختار ما این شد كه این مبنا درست نیست صاحب كتاب منتق علیه الرحمه هم

همین مختار را دارد.

ام در جایشود؟ اگر گفتیم احبودن خارج م م است، قضیه از حقیقام مربوط به عالحالا سؤال اینست كه اگر گفتیم اح
است كه علم به ملاك یا علم به اهمیت دارید، علم یا احتمال قضیه را داخل در حقیقیه یا خارج از آن مكند؟ واقعش همین است

كه ما ربط این مطلب را در اینجا متوجه نشدیم.

در وجه اول به نائین مگفتیم شما فقط ادعا مكنید اولا ما اطلاق را قبول نداریم ثانیاً اگر اطلاق باشد چرا این اطلاق او را از
بین مبرد دون العس؟ شما دلیل برای این مطلب نیاوردید و آن اشالات سابق بر وجه اول وارد است.

اما خلاصهی وجه دوم و سوم در همان دلیل عقل است كه عقل مگوید آن ملاك که احتمال بیشتری مده استیفا كن و همین
درست است. اشالات هم كه ایشان در اینجا مآورند وارد نیست.

در مورد مباحث علم اتن

من تقاضا دارم آقایان مباحث تعادل و تراجیح را كار كنید. مخصوصاً امسال ایام تعطیل بیشتر از سالهای دیر است. آقایان
یك دور این بحثهای كه گفته شد خوب كار كنید ان شاء اله نظرات خودتان را منقح كنید. این حرفهای یاوهای كه گفته مشود

چهار پنج ساله ما طلبه را مجتهد مكنیم اینها یاوه است. یعن واقعاً حمل بر صحتش این است كه بوئیم این مطالب را
ندیده‌اند! و الا شما ببینید در همین بحث ترجیح به اهمیت چقدر دقایق وجود دارد؟



 باید در باب فقه و اصول و برای اجتهاد، ذهنتان ذهن اصول و فقه بشود. ذهن اگر بخواهد شل بیرد زحمت و تلاش،
اعتقاد و باور لازم دارد. ما راهمان همین راه است و برای به دست آوردن حم خدا نمشود فقط یك ترجمه ظاهری یك آیه یا یك

روایت را كنار هم بذاریم و بوئیم حم همین است، واقعاً مشل است.

مثلا در بحث جهاد ابتدای فقط یك سال تحصیل وقت لازم است که صرف آیاتش شود. حالا فروعش چقدر مباحث كثیره دارد.
اجتهاد امر سهل و آسان نیست. با دو سال و پنج سال انسان نمتواند بوید من به اجتهاد مرسم! این من الاباطیل الواضحه

عند جمیع المجتهدین است. آنه مجتهد نیست به جای پنج سال بوید با پنج روز طلبهها را مجتهد مكنم. ول آنه طعم اجتهاد
را چشیده مفهمد كه این راه، راه آسان نیست. ما مخواهیم خودمان را جای خدا بنشانیم و بفهمیم كه چطور این حم صادر

شده. این مر كار آسان است؟ مر این كاری است كه انسان به راحت متواند وارد بشود و بوید حم همین است.

ببینید در قرآن چه قدر خدای تبارك و تعال نسبت به تعدی و مخالفت از حدود اله یعن احام، چقدر مذمت مكند. این اولئك
هم الفاسقون، اولئك هم الافرون، اولئك هم الظالمون برای همین افراد است. ما باید با عنایت خدا با لطف خدا این مسیر را
دقیق ط كنیم. عل ای حال حوصله هم داشته باشید توكل بر خدا كنید این مسیر اجتهاد را درست ط كنید كه ان شاء اله

آقایان به اجتهاد مرسند.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ اولین بحث فقه ما اجتهاد و تقلید بود و مفصل بحث كردیم که دلیل لفظ معتبری كه فقیه بتواند به او تمسك كند تا لزوم
تقلید از اعلم ثابت نداریم. در مرحله¬ی بعد روی قواعد اصولیه مآیند و مگویند اگر به نحو كبری ی اعلم و ی غیر اعلم

است، شك مكنیم به حسب واقع اعلم تعیناً بر ملف واجب است یا ملف مخیر بینهما است مسئله از باب دوران بین تعیین و
گوئیم اصل برائت از لزوم تقلید اعلم است لذا مخیر بینهما مشدیم م شود. در دوران بین تعیین و تخییر اگر برائتتخییر م
كه در این بحث دوران بین تعیین و تخییر اشتغال گوئیم باید از اعلم تقلید بشود. لذا تمام كسانشدیم م شویم و اگر اشتغال
هستند در بحث تقلید اعلم یا فتوا مدهند به اینه تقلید اعلم لازم است یا احتیاط مكنند كه منشأ احتیاط هم همین است. البته
آنجا ما مطلب را داریم كه معمولا در كلمات ندیدم و آن اینست كه گفتیم ادلهی نقلیهی مطلق فراوان داریم. روایات كه مطلقا
مگوید رجل عرف حرامنا و حلالنا و امام مفرماید به چنین كس مراجعه كنید. نمگوید رجل كه اعرف و اعلم در حرام و
حلال است و ما گفتیم با وجود اصالة الاطلاق مجال برای طرح بحث دوران بین تعیین و تخییر نیست. اگر کس بوید اینجا

سیره¬ای داریم که باید به اعلم رجوع و مخصص اطلاق است در جواب م¬گوئیم اگر چنین سیرهای باشد اطلاق رادع سیره
است. امام علیه السلام مفرماید رجوع كنید إل رجل عرف حلالنا و حرامنا و اینطور نیست كه بوئیم فقط در مقام بیان یك
خصوصیت است بله تمام جزئیات را بیان مكند. ملاك این است كه حرام و حلال را بداند و لازم نیست اعرف در حلال و

حرام باشد.
[2] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 90 و 91: الوجه الأول‐ ما هو المنساق من كلمات مدرسة المحقق النائین‐ قده‐ «إنه

بناء عل التخییر العقل عند تزاحم الواجبین المتساویین و الالتزام بالترتب من الجانبین إذا علم أهمیة أحدهما دون الآخر فقد
علمنا بسقوط الإطلاق عن الآخر و باشتراطه بعدم الإتیان بمتعلق الأول. و أما ما یحتمل أهمیته فلم یحرز سقوط إطلاقه فلا بدّ من

الأخذ به. و هذا هو أساس تقدیم محتمل الأهمیة عل غیره ف مقام المزاحمة». و هذا الوجه بهذا المقدار من البیان یرد علیه
إشال التمسك بالعام ف الشبهة المصداقیة لمخصصه اللب المتصل، إذ المفروض التسلیم بتقیید كل خطاب لباً بعدم الاشتغال

بضد واجبٍ مساو أو أهم، و ف المقام یحتمل مساواة الواجب الآخر معه ف الأهمیة. كیف و لو جاز هذا التمسك لدخل باب
التزاحم ف التعارض ف الموارد الت یحتمل الأهمیة ف كل من الخطابین تمساً بإطلاقه لحال الاشتغال بالآخر.



[3] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 92: و التحقیق، إمان تتمیم الوجه الأول و تعدیله بحیث یتم الورود ف المقام تمساً
بإطلاق خطاب ما یحتمل أهمیته من دون أن یون تمساً بالعام ف الشبهة المصداقیة، و توضیح ذلك: أن القید العام إنما ثبت

بالبرهان العقل القائل بأن إطلاق الخطاب لصورة الاشتغال بالمساوی أو الأهم غیر معقول، لأنه إما یستلزم طلب الضدین أو
صرف الملف من الأهم أو المساوی إل غیره، و الأول مستحیل، و الثان خلاف غرض المول. و من الواضح أن هذا البرهان لا
یقتض التقیید بأكثر من صورة العلم بالأهمیة أو المساواة، و أما صورة الاشتغال بواجب مردد أمره بین المساواة و المفضولیة

فلا موجب لرفع الید عن إطلاق الخطاب لحال الاشتغال به بعد أن كانت الخطابات مجعولة عل نهج القضایا الحقیقیة بلحاظ
حالات حصول العلم بالأهمیة أو احتمالها لدى الملفین، إذ یف أن یون الغرض من ورائه صرف الملف عما یحتمل

مفضولیته إل ما یحتمل أهمیته احتیاطاً. و لا یجوز رفع الید عن الإطلاق إ بمقدار ما تم البرهان علیه. و هذا ینتج أن القید العام
هو عدم الاشتغال بضد واجب معلوم المساواة أو معلوم الأهمیة أو محتملها، و بذلك یون الاشتغال بمحتمل الأهمیة رافعاً أیضا

لموضوع الخطاب الآخر و وارداً علیه دون العس.


