
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۷ اردیبهشت ۱۳۹۷

تعادل و تراجيح
جلسه 107 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بررس کلام مرحوم نائین و صدر

راه كه مرحوم نائین و به تبع ایشان مرحوم آقای صدر ط كردند كه در ترجیح اهم بر مهم بوئیم اطلاق دلیل مهم به وسیلهی
دلیل اهم تقیید مخورد اما دلیل اهم به وسیلهی مهم تقیید نمخورد مواجه با اشالات که بود که بیان شد.

اشال مهم دیری كه از مطالب گذشته استفاده مشود این است که این بزرگان وقت به مرجحات باب تزاحم مرسند طوری
عمل مكنند گویا این دو دلیل در مقام جعل با هم مشل دارند. همین كه نائین مفرماید خطاب اهم معجز مولوی از خطاب
مهم است به این معناست كه در مقام جعل با هم مشل دارند. ما به تبع مشهور و مرحوم آقای خوئ مگوئیم دلیل ترجیح اهم

بر مهم عقل است. عقل مگوید این ملاك مهمتری دارد و با امان استیفاء ملاكِ اقوی، حق نداری سراغ ملاك اضعف بروی. اما
خود دو دلیل هیچ تصرف در هم انجام نمدهند یعن وقت بین دو دلیل تزاحم واقع شد، بین دو دلیل از حیث مقام جعل تصرف

و تحول ایجاد نمشود. عقل است كه در مقام امتثال اهم را بر مهم ترجیح مدهد و مسئله تمام است.

اما مرحوم نائین مگویند هم اهم و هم مهم در مقام جعل اطلاق دارند و بعد مشل اطلاق در مقام جعل را از راه تقیید حل
مكنند و مگویند اطلاق اهم ف فرض الاشتغال بالمهم باق است اما اطلاق مهم ف فرض الاشتغال بالاهم باق نیست. پس 1)

هر دو اطلاق دارند 2) ی دیری را تقیید مزند.

با قطع نظر از اشالات كه قبلا عرض كردیم اشال عمده این است كه شما مسئله را در مقام جعل آوردید در حال كه بحث ما
در متزاحمین است. متزاحمین یعن آنه در مقام جعل هیچ گونه تناف بینشان وجود ندارد. اگر برای هر دو، اطلاق قائل شوید

كه متساویین هستند م ری باید برایش كرد. در جایگوئید این اطلاق با این اطلاق سازگاری ندارد و فدر درجهی اول م
گوئید اطلاق هر كدام دیری را تقیید مزند. دو تقیید را قائل مشوید و مگوئید اطلاق این دلیل، دلیل دیر را تقیید مزند و

اطلاق آن دلیل هم این را تقیید مزند. جای كه ی اهم و دیری مهم یك تقیید قائلید. همهی این عملیات و كارها مربوط به مقام
جعل است.

اگر كتاب آقای صدر را با دقت ببینید به نظرم تصریح دارد که هر تزاحم فرع بر یك تعارض است. اول باید بوئیم این دو دلیل
كه اینطور نیست و ما اطلاقشود در حالم كنند و بعد مسئله به تزاحم منتهاطلاق دارند و این دو اطلاق با هم تعارض م
نداریم كه بوئیم این دلیل نسبت به وجوب یا اشتغال دلیل دیر اطلاق دارد و آن دلیل هم نسبت به وجوب یا اشتغال این دلیل

اطلاق دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بازگشت به کلام مرحوم صدر

مرحوم آقای صدر در آخر قسمت معلوم الاهمیه كلام را از نائین از اجود التقریرات نقل مكند و مگوید «من أن التلیف
بالأهم بما هو كذلك» یعن بما اینه اهم است «یصلح أن یون معجزاً مولویاً للملف عن الطرف الآخر دون العس‏». تلیف به

اهم معجز مولوی است ول تلیف مهم معجز مولوی نیست. «فیون نسبة الأهم إل غیره كنسبة الواجب إل‏ المستحب أو
المباح، فما لا یمن أن یون المباح أو المستحب مزاحماً للواجب كذلك لا یمن أن یون المهم مزاحماً للأهم‏»[1].

کلام مرحوم نائین بررس

وقت عبارات فوائد الاصول را گفتیم و به نائین اشال كردیم، گفتیم وقت مگوئید اهم معجز مولوی از مهم است پس مهم از
میدان خارج مشود، وقت از میدان خارج شد ما دو دلیل و تزاحم نداریم. چون مهم قابلیت مقاومت در مقابل اهم را ندارد. حالا
در اجود تصریح كردند که هر جا ی اهم و دیری مهم بود تزاحم نیست و عمل به اهم تعین دارد چون عمل به اهم معجز مولوی
از مهم است و لذا گفتیم اشال دیر این است كه ترتب هم معنا ندارد چون آن معجز مولوی از مهم است. پس نه تزاحم نه ترتب

و نه تعدد عقاب معنا دارد در حال كه ایشان تعدد عقاب هم هست. در اجود التقریرات نسبت اهم به مهم را نسبت واجب به
مباح مداند یعن همانطور كه مباح نمتواند با واجب مزاحمت كند اینجا هم همینطور است.

نظریة الورود یعن داریم به آقای صدر هم داریم. مرحوم صدر در کتابشان نوشتهاند التزاحم عل كه ما به آقای نائین الاش
تزاحم را روی مسئلهی ورود تحلیل مكند. همین جا هم مرحوم آقای صدر در نهایت مگوید دلیل اهم وارد بر مهم است. همهی

حرفها همین است كه ورود، حومت و تخصیص مربوط به مقام جعل است در حال كه بحث ما در متزاحمین است و در
متزاحمین نباید مسئلهی ورود را مطرح كنیم.

در متزاحمین یا هر دو مساویاند که عقل مگوید مخیرید یا بحث اهم و مهم مطرح مشود که باز هم عقل مگوید اهم بر مهم
مقدم است. نائین فرمود وقت هر دو مساوی هستند مشهور مگویند خطابین ساقطاند و یك خطاب تخییری شرع متولد

مشود در حالیه در تزاحم كاری به جعل نداریم. در مقام جعل خطاب محفوظ است و سقوط الخطاب، ورود و تعارض نداریم
و اینها نباید در تزاحم باشد. به یك معنا گویا آقایان تعریف كه برای تعارض و تزاحم و فرق میان تعارض و تزاحم بود در ادامه

یادشان رفته. مگوئیم تمام مشل در مقام امتثال است یعن قدرت نداریم هر دو را انجام بدهیم حالا كه قدرت نداریم باید ببینیم
عقل در اینجا چه حم دارد؟ عقل در جای كه مساوی است مگوید مخیری، در جای كه ی اهم است مگوید اهم را مقدم

كن.

اطلاق صل و ازل النجاسه امر عرف است یعن نمتوان برهان عقل یا دلیل شرع برایش بیاوریم. آیا واقعاً عقلا و عرف مآیند
برای هر كدام نسبت به دیری اطلاق درست كنند؟ یا اینه مگویند از این جهت در مقام بیان نیست. وقت شارع صل را تشریع
كرده اصلا توجه به بحث ازالهی نجاست نداشته مثل سایر قانونذاران. مثلا اگر در كشور ما قانون بذارند كه فرض كنید در

گویند ما وقتر اطلاق دارد. مقننین مقانون دی باب اجاره مستأجر باید این كار را كند و بعداً ببینیم این قانون نسبت به ی
داشتیم این را مگفتیم كاری به آن نداشتیم. یا مثل اینه من بویم شما اینجا نماز بخوانید آیا کس م گوید كلام شما اطلاق
دارد اعم از اینه دیوار رنش سفید یا زرد باشد؟ ول اگر گفتیم اطلاق دارد به این معناست كه جمیع التقادیر را اراده كرده.

یا در جای كه شارع جن را واجب مكند و فرموده «كتب علَیم الْقتال و هو كره لَم‏»[2] فقیه متواند بوید سواء كانت
الصلاة واجبةً أم لا؟ این چه اطلاقگیری است[3]؟ وقت مگوید «كتب علَیم الْقتال و هو كره لَم‏» نمتوانیم بوئیم اعم از اینه

با اسلحهی سرد یا گرم باشد چون در مقام بیان اینها نیست.



حت در احل اله البیعش هم در اصول قدیم ‐صاحب معالم، مرحوم میرزای قم و صاحب فصول‐ مگویند این اطلاق دارد
چه بیع به صیغهی عرب و چه بیع به صیغهی فارس، چه بیع كه از بالغ صادر شده باشد و چه بیع كه از صب صادر شده

باشد، چه بیع كه از مجنون صادر شده باشد و چه از غیر مجنون و... صد تا اطلاق برایش درست مكنند و بعد مگویند
ادلهی رفع القلم عن الصب این اطلاق را تقیید مزند، ادلهای كه مگوید رفع القلم عن المجنون تقیید مزند، ادلهای كه مگوید

باید به صیغه عرب باشد تقیید مزند. این چه كاری است؟!

در ذهنم هست مثل امام، مرحوم خوئ و برخ دیر از اصولیین معاصر تصریح كردند احل اله البیع در مقام اصل تشریع بیع
است یعن نمگوید بیع باید عرب یا فارس باشد. در مقام این است كه بوید بیع یك معاملهی حلال و صحیح در شریعت
است. ما مگوئیم وقت شما این را مگوئید چرا وقت به بحث تزاحم مرسید اطلاق درست مكنید؟ بوید در مقام اصل

تشریع وجوب صلاة است و كاری ندارد به اینه ازالهی نجاست واجب است یا نه؟ اگر بوئید دارید ادعا مكنید، ما قرینه
مآوریم كه كون المتلم ف مقام اصل التشریع. وقت در مقام اصل تشریع هست كاری به خصوصیات نداریم و لذا به احل

اله البیع نمشود برای اینه صیغه عرب یا فارس باشد تمسك كرد و ما در كتاب البیع هم این را قبول كردیم.

ما اصراری نداریم که بپذیرید ول روی این فر كنید. نائین و مدرسه نائین اطلاق درست مكنند و اینها را به جن هم
ماندازند و بعد هم سراغ تقیید مروند و این مشلات را درست مكنند. ما از اول مگوئیم اطلاق ندارد. مشله این است که

تزاحم یعن اینها از نظر مقام جعل بینشان اشال نیست و ما با درست کردن اطلاق، در مقام جعل مشل درست مكنیم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 90.
[2] ـ بقره، 216.

[3] ـ من بحث آیات جهاد را مفصل كردم به نظرم در قرآن هیچ تلیف مثل جهاد اینقدر آیه ندارد. وقت مشغول قرائت قرآن
هستید گاه اوقات به این نات توجه داشته باشید آیات كه در قرآن مربوط به جهاد هست به نظر من از آیات صلاة، زكات،

حج، صیام، امر به معروف و نه از منر بالاتر است.


