
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۱۵ اردیبهشت ۱۳۹۷

کتاب الحج
جلسه 101 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است كه آیا عبد مالك مشود یا خیر؟ بیان شد كه این بحث هر چند به حسب ظاهر مورد ابتلای ما نیست (اگرچه
در بعض از كشورها هنوز مسئله عبد و امه رایج است)، اما نات فقه و علم دارد كه در بقیه فقه نیز مورد استفاده است. از

جمله همین نته كه آیا شارع قابلیت مالیت كس را متواند نف كند یا خیر؟ که یك اشاره اجمال به آن كردیم و عمده بحث را
در تحقیق مطلب خواهیم گفت.

بیان شد که در اینجا روایات است كه عدهای به این روایات استدلال كردند كه عبد مالك مشود و اشال كه مرحوم حیم به
آن روایات كرده بودند جواب دادیم. در مقابل عدهای مگویند عبد مطلقا مالك چیزی نمشود حت أرش جنایت كه به او وارد

مشود مالك آن أرش هم نمشود. دلیل این هم برخ از روایات و آیات قرآن است كه باید بررس كنیم.

ادله قائلین به عدم ملیت عبد

برای عدم ملیت عبد مطلقا به شش دلیل تمس شده است. سه دلیل نخست، سه روایت است. علامه حل(قدّس سره) در
تذکره قول عدم ملك را به اكثر علمای امامیه نسبت داده است. صاحب جواهر(قدّس سره) از شرح استادش حایت کرده: «إنه
المشهور غایة الاشتهار بین المتقدمین و المتأخرین المدع علیه الاجماع معبرا عنه بلفظه الصریح من جماعة»[1]؛ این قول عدم

ملك مشهور بین متقدمین و متأخرین است.

بر این دیدگاه، اجماع به لفظ صریح ادعا شده آن هم نه از یك نفر، بله جماعت ادعای اجماع كردند. صاحب ریاض مگوید:
«هو الاشهر بین أصحابنا»[2]، بنابراین، قائلین به این دیدگاه نیز بسیارند.

روایت نخست: صحیحه عبداله بن سنان

قُلْت :ه بن سنان است كه در كتاب الزكاة ابواب من تجب الزكاة علیه باب چهارم آمده است: «قَالاولین روایت صحیحه عبدال
لَه مملُوكٌ ف یدِه مال ا علَیه زَكاةٌ قَال  قَال قُلْت: فَعلَ سیدِه فَقَال »[3]؛ مگوید به حضرت عرض كردم: یك عبدی در دستش
لَیس یدِ والس َلا لیص لَم نَّها  ؟ فَقَالیدِهس َلفَع :فرماید: نه لازم نیست. «قُلْتهست آیا باید زكات را بپردازد؟ حضرت م مال

هو للْمملُوكِ»؛ مولایش هم باید بپردازد؟ مفرماید: نه. بعد حضرت دلیل مآورد برای این كه چرا سید نباید بپردازد و بعد هم
مفرماید چرا عبد نباید بپردازد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


دلیل اینه سید نباید بپردازد: «انَّه لَم یصل الَ السیدِ»؛ نتیجهاش به مولا نمرسد؛ یعن مال در دست این عبد بوده كه به مولا
نمرسد و این كاری كه عبد مكند نتیجهاش برای مولا نیست تا بوئیم مولا باید زكاتش را بپردازد، «و لَیس هو للْمملُوكِ»؛ برای

خود عبد هم نیست؛ چون مالش نیست.

دیدگاه مرحوم حیم درباره روایت

مرحوم آقای حیم در استدلال مفرماید: «فإن حمه بنف الملك عن العبد لما ف یده لابدّ أن یون من جهة إمتناع مله و الا
لامن این یون له»[4]؛ اینه امام(عليه السلام) مفرماید: «لیس هو للمملوك»، آن مال است که در دست عبد است؛ زیرا

ممتنع است که مالش بشود.

به بیان دیر، ایشان در بیان استدلال به این روایت مفرماید: این كه از یك طرف این مال در ید عبد است، از طرف دیر
امام(عليه السلام) مفرماید: «لیس هو للملوک»، به این معناست كه «لیس قابلا للمالیة»، منته بعد خود ایشان جواب مدهد

(مرحوم حیم در تمام این ادله عدم ملیت مناقشه مکند).

اشال ایشان آن است که مفرماید سائل مگوید: «مملوكٌ ف یده مال» که ظهور در این دارد كه این مال این مملوك نیست
وگرنه راوی مگفت: «مملوكٌ له مال» و این كه امام(عليه السلام) مفرماید: «و لیس هو للملوك»، مبن است بر آنچه امام(عليه
السلام) از كلام سائل فهمیده كه سائل مگوید: یك عبدی است مال غیر دستش هست و با آن كار مكند (مثلا گندم غیر دستش
است، عبد در آنجا زراعت مكند)، این مال عبد نیست كه بخواهد زكات بدهد، نتیجهاش به مولا هم نمرسد كه بخواهد زكاتش

را بدهد.

بنابراین، مرحوم حیم مفرماید: این «و لیس هو للملوك» به قرینه چیزی است كه امام(عليه السلام) از كلام سائل فهمیده و آن
این است که سائل مخواهد بوید خود این عبد بالفعل مالك نیست، منته یك مال دیری را به دستش دادند.

ارزیاب دیدگاه مرحوم حیم

به نظر مرسد چیزی كه مورد اتفاق بین امام(عليه السلام) و سائل است، آن است که این مال عبد نیست كه بخواهد زكاتش را
بدهد نه از این باب كه مالك بودنش امتناع دارد، بله از باب این كه بالفعل مالك نیست. مثل این كه ی شخص حری را اجیر

کرده و بویند زمین كشاورزی فلان شخص را زراعت و آباد كن، آب به آن بدهند و همه چیز بدهند، فقط این كارهایش را انجام
بدهد، آیا زكاتش را باید این شخص بپردازد؟ نه، به او ارتباط ندارد، بله مالك زمین و زرع باید زكات را بدهد. این كه نه مالك

زمین است نه مالك زرع، عبد هم در این روایت این چنین است، لذا این روایت دلالت بر مدعا ندارد.

بنابراین، نباید متمركز شویم به این كه بوئیم كلام امام(عليه السلام) مبتن بر آن چیزی است كه از كلام سائل فهمیده، بله
امام(عليه السلام) فقط مفرماید: «و لیس هو للملوك»، اما این اعم از آن است كه او قابلیت مالیت دارد یا ندارد؟ «لیس هو

للمملوك» یعن بالفعل مال او نیست. جواب امام(عليه السلام) (یعن «لیس هو للمملوك»)، ظهور در این ندارد كه عبد «لا یقبل
المالیة»، بله اعم است. مثل این که بویم این مال الآن مال من نیست، دلیل بر این نیست كه من قابلیت مالیت را ندارم،

بله اعم است.



روایت دوم: صحیحه محمد بن اسماعیل

وا خَدَم نا مهیبِ نَفْسا بِغَیرِ طلَه هبهشَیئاً و لَدِهو ما نخُذُ میا لجالر نا(عليه السلام) عِضالر لْتاگوید: «سمحمد بن اسماعیل م
متَاع ا یجوزُ ذَلكَ لَه»[5]؛ از امام هشتم علیه السلام درباره مردی پرسیدم که یك كنیز ام ولد داشته (یعن كنیزی داشته كه از آن

بچهای به دنیا آورده، بعد كه این مرد ممیرد این امولد خود به خود آزاد مشود) و این مولا به کنیز ام ولد خود مال را قبلا هبه
كرده و سپس این مال را بدون طیب نفس او و علرغم میل او پس مگیرد. آیا این کار بر مولا جایز است؟ حضرت فرمود:

«فَقَال نَعم اذَا كانَت ام ولَدِه»؛ بله، اگر ام ولد باشد متواند از او بیرد.

بیان استدلال این است كه پس حتماً ام ولد مالك نشده که مولا متواند دوباره آن مال را بدون طیب نفس از او بیرد، اگر او
این هبه را مالك شده بود، مولا نمتوانست آن را بدون طیب نفس پس بیرد؛ زیرا متّهب باید رضایت داشته باشد، اما امام(عليه

السلام) مفرماید متواند بدون طیب نفس آن را بیرد.

دیدگاه مرحوم حیم در این روایت

مرحوم حیم مفرماید: استدلال به این روایت ناتمام است؛ زیرا این که مولا متواند هبه را بیرد، از این باب نیست که ام ولد
مال نشده است، بله از باب رجوع در هبه است، یك چیز را به او هبه كرده و حالا هم مخواهد رجوع كند و پس بیرد. بعد

مفرماید: «أو لأن المالك أخذ مال العبد و إن لم ین قد وهبه إیاه»؛ یا از این باب است که مولا متواند مال عبد را اخذ كند هر
چند قبلا هم به او هبه نرده باشد.

مفرماید: «فلا تدل الروایة عل المدع بل المناسب الاستدلال بها عل الخلاف»؛ این روایت برخلاف این مدعا باید استدلال كرد؛
السؤال من وقوع الهبه من المالك یدل کند؛ «لأن اقرار الامام علیه السلام ما فیت عبد را اثبات موئیم این روایت ملب یعن

عل صحة الهبه»؛ امام(عليه السلام) به او نفرمود كه این هبه باطل است، بله این هبه را تقریر كرد. حالا هم این در هبه خودش
رجوع كرده و پس مگیرد. پس معلوم مشود این روایت دلالت دارد بر این كه این ام ولد قبلا به وسیله هبه مالك شده است.[6]

ارزیاب دیدگاه مرحوم حیم

اگر مستدل بوید: این «وهبه» معنای مجازی دارد؛ یعن مال در اختیارش گذاشته است نه هبه اصطلاح. در این صورت
مرحوم حیم باید بفرماید این «وهبه» ظهور در معنای حقیق هبه دارد و هبه نیز ملیت مآورد. و در اینجا چون هبه جایزه
است، رجوع كرده و از ملیتش خارج شده و امام علیه السلام این هبه را تقریر كردند. پس معلوم مشود كه مالك مشود.

بنابراین، چون معنای مجازی «وهبه» خلاف ظاهر است، به نظر ما حق با مرحوم حیم است.

منته باید دید عبارت: «اذا كانت ام ولدٍ» چیست؟ اگر بوئیم این یك قید اضاف است؛ یعن امام(عليه السلام) مگوید: حالا
جاریهاش است، در این صورت این قید هبه فرق ندارد متهب جاریه باشد یا غیر جاریه، وقت هبه جایزه باشد مشود رجوع

كرد. منته شاید این «اذا كانت ام ولد» در مقابل عبد ماتَب باشد؛ یعن اگر مولا به یك عبد ماتب مال را هبه كرد، نتواند از
او بیرد. ظاهر روایت این است كه این هبه واقعیه است، منته بهتر بود که مرحوم حیم مقداری قید: «اذا کانت ام ولدٍ» را

توضیح مدادند.



روایت سوم: صحیحه محمد بن قیس

یرثك  و رِیرتَح وزُ لَهیج  هله الَهم و نَّهداً فَابع اما دلُوكِ ممالْم گوید: امام باقر(عليه السلام) فرمود: «فمحمد بن قیس م
عطَاء و  وصیةٌ ا انْ یشَاء سیدُه»[7]؛ حضرت به عنوان یك قاعده فرموده مملوک تا هنام که مملوک است، خودش و مالش

برای صاحبش است و نمتواند خودش را آزاد كند. این «تحریر»؛ یعن تحریر ملك نه این كه خودش دوباره یك عبدی داشته
باشد مثلا وقف كند، نمتواند زیاد ببخشد، نمتواند وصیت كند. حضرت بعد مفرماید: «ا انْ یشَاء سیدُه»؛ مر آن که مولای

او اجازه بدهد.

اشال مرحوم حیم بر استدلال به روایت

؛ ی(گرددكه ضمیر هم به عبد برم) فرماید: در این روایت آمده كه «ماله»، این اضافه «مال» به این ضمیریم ممرحوم ح
اضافهای است كه این مال برای آن عبد است و ظهور در این دارد كه عبد مالك است. بعد مفرماید: كلمه «ماله» ظهوری دارد
و کلمه «لأهله» ظهور دیری دارد و این دو ظهور با هم تناف پیدا مكنند. از این رو باید در ی تصرف كنیم؛ یا بوئیم «ماله»

این اضافه، اضافه ملیت نیست؛ یعن مال كه فعلا در اختیار مملوک است و استفاده مکند، یا این که در «لأهله» تصرف
کرده و بوئیم «لام» در «لأهله»، لام ملیت نیست، بله برای سلطنت در تصرف است.

بعد مفرماید: «و الثان اقرب»؛ یعن تصرف دوم (که در كلمه «لأهله» تصرف كنیم) اقرب است؛ زیرا ما بعد تفسیر برای
«لاهله» است؛ یعن این كه مگوید: « یجوزُ لَه تَحرِیر و  كثیر عطَاء و  وصیةٌ»؛ تفسیر برای «لاهله» است؛ یعن أهل متواند

ببخشد، وصیت كند و در مورد «لأهله» مسئله را روی تصرفات آورده است. بنابراین، حضرت مفرماید: آن تصرفات كه مولا
متواند بند آن تصرفات را عبد نمتواند انجام دهد.

پس آقای حیم مفرماید این كلمهی ما له و كلمهی لأهله با هم تناف دارند از یك طرف مگوید مالش هست یعن مال خودش
دارند ما باید ظهور ی گوید خودش و مال خودش مال اهلش هست پس ما له و كلمهی لأهله با هم تنافهست از یك طرف م

را از بین ببریم یا ظهور اول یا ظهور دوم. اگر ظهور اول را از بین بردیم این مدعا ثابت است.

البته همین كه مفرمائید اختصاص معنای اصل لام است یعن لام تملیك داریم ول كثرت استعمال در همان لام اختصاص
است.

بعد مفرماید: «بل قوله إلا أن یشاء ظاهر ف صحة الوصیة إذا شاء السید فتون الوصیة له»[8]؛ این كه حضرت مفرماید: «إلا
أن یشاء سیده»، ظهور در این دارد كه اگر سید اجازه داد عبد متواند وصیت كند. از طرف دیر مدانیم که عبد به مال

خودش متواند وصیت کند نه به مال غیر. به بیان دیر، اگر مولا به عبدش بوید: من به تو اجازه مدهم نسبت به مال غیر
وصیت كن، این حرف باطل و لغو است.

نتیجهای كه مرحوم حیم مگیرد آن است كه این روایت صحیحه محمد بن قیس نیز برای قول اول (كه بوئیم عبد مالك
مشود) دلالت بیشتری داشته و دلالتش بر قول دوم (یعن عدم مال شدن عبد) ضعیف است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين



[1] ـ جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج24، ص: 171‐ 172.
[2] ـ ریاض المسائل (ط ‐ الحدیثة)، ج9، ص: 58.

َلفَع :قُلْت قَال  اةٌ قَالزَك لَیهع ا الم یدِه لُوكٌ فمم لَه قُلْت :(عليه السلام) قَالهدِ البع ِبا ننَانٍ عس نب هدِ البع نع [3] ـ «و
سیدِه فَقَال  انَّه لَم یصل الَ السیدِ و لَیس هو للْمملُوكِ.» الفقیه 2- 36- 1635، و الاف 3- 542- 5، علل الشرائع‐ 372- 1 و

وسائل الشیعة؛ ج9، ص: 92، ح 4-11600.
[4] ـ مستمسك العروة الوثق، ج10، ص: 37.

[5] ـ «و عنْه عن محمدِ بن اسماعیل بن بزِیع قَال: سالْت الرِضا(عليه السلام) عن الرجل یاخُذُ من ام ولَدِه شَیئاً وهبه لَها بِغَیرِ
طیبِ نَفْسها من خَدَم او متَاع ا یجوزُ ذَلكَ لَه فَقَال نَعم اذَا كانَت ام ولَدِه.» التهذیب 8- 206- 729 و وسائل الشیعة؛ ج19، ص:

243، ح2-24508.
[6] ـ «و أما صحیح محمد بن إسماعیل فلأن من الجائز أن یون أخذ الرجل ما وهبه لأم ولده من باب الرجوع ف الهبة، الذی لا
ریب ف جوازه ف غیر الموارد المستثناة، و لیس منها مورد الصحیح. أو لأن للمالك أخذ مال العبد و إن لم ین قد وهبه إیاه، فلا

تدل الروایة عل المدع. بل المناسب الاستدلال بها عل الخلاف، لأن إقرار الإمام(عليه السلام) ما ف السؤال من وقوع الهبة من
المالك یدل عل صحة الهبة، و لو كان العبد لا یملك كانت لغواً قطعاً.» مستمسك العروة الوثق؛ ج10، ص: 38- 39.

نَّهفَرٍ(عليه السلام) اعج ِبا نقَیسٍ ع ندِ بمحم نع ماصع نرِ عالنَّض نیدٍ ععس نب ینسالْح نع نَادِهسبِا نسالْح ندُ بمح[7] ـ «م
قَال: ف الْمملُوكِ ما دام عبداً فَانَّه و مالَه هله  یجوزُ لَه تَحرِیر و  كثیر عطَاء و  وصیةٌ ا انْ یشَاء سیدُه.» التهذیب 9- 216-

853، و الاستبصار 4- 135- 507 و وسائل الشیعة؛ ج19، ص: 410، ح24859.
[8] ـ «و أما صحیح محمد بن قیس فلأن قول الامام(عليه السلام): «و ماله» ظاهر ف أن المال للعبد. و حینئذ یون قوله(عليه

السلام): «لأهله» منافیاً له لامتناع اجتماع الملیتین عل المملوك الواحد، فلا بد من التصرف ف أحدهما و ذلك إما بحمل
التصرف. و الثان كونها لمحض السلطنة عل عل الثان یة، و إما بحمل اللام فكونها غیر إضافة المل الأول عل الإضافة ف
أقرب، بقرینة ما بعده، الظاهر ف كونه تفسیراً لقوله: «لأهله» ، بل قوله: «إلا أن یشاء ..» ظاهر ف صحة الوصیة إذا شاء السید،
فتون الوصیة له، و لا تصح الوصیة بمال الغیر، و إن أجاز المالك‐ كما یظهر من ملاحظة كلماتهم ف كتاب الوصیة‐ فتون

الروایة عل القول الأول أدل منها عل القول الثان.» مستمسك العروة الوثق؛ ج10، ص: 39.


