
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۲۷ فروردین ۱۳۹۷

کتاب الحج
جلسه 92 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

سخن در این است كه اگر كس به اعتقاد این كه بالغ نیست، نیت حج استحباب كند و بعد از حج معلوم شود كه او در اول
شروع حج بالغ بوده، یا به نیت عدم استطاعت حج مستحب انجام داده و نیت استحباب كند، اما بعد معلوم شود كه واقعاً

مستطیع بوده، آیا این حج كه به نیت استحباب انجام شده، مجزی از حجة الاسلام است یا نه؟

اقوال مختلف است؛ برخ قائل به اجزاءند و برخ قائل به عدم اجزاء، به كلام مرحوم حیم رسیدیم. ایشان در مستمسك
فرمودند از دو جهت اینجا اشال مطرح است:

گیرد، وقتری را نمو حجة الاسلام دو حقیقت متباین و مختلف دارد و در نتیجه هیچ كدام جای دی مستحب 1) این كه حج
اینها حقایق متباینه است، مستحب نمتواند جای واجب را بیرد و واجب جای مستحب را بیرد.

2) بر فرض آن که حقایق اینها واحده باشد، این شخص الآن نیة الاستحباب كرده و با وجود نیة الاستحباب، چونه این به عنوان
حجة الاسلام حساب شود؟!

ادامه دیدگاه مرحوم حیم

ایشان پس از مطرح کردن این دو اشال، یك تحقیق دارند در نیتهای غیر مطابق با واقع یا به تعبیر ایشان نیت خلافیه. در این
تحقیق مفرماید: «القیود الت تذكر ف موضوع الامتثال العبادی اشتباهاً»؛ اگر انسان یك قید اشتباه را در نیت آورد این دو

نوع است:

1. «تارةً تلحظ بما ه»؛ گاه خود این قید مستقلا به نحو استقلال مورد نظر است،

2. «و اُخری تلحظ طریقاً و مرآةً إل غیرها»؛ گاه این قید به عنوان مرآت و طریق به غیر لحاظ شده و خودش بالاصاله
مقصود نیست.

بعد مفرماید: اول (كه ملحوظ بالاستقلال است)، گاه ملحوظ به نحو وحدت مطلوب است و گاه ملحوظ به نحو تعدد
مطلوب. تعدد مطلوب هم یا از قبیل اقل و اكثر است یا از طریق متباینین است که مجموعاً چهار صورت را بیان منماید. در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ادامه شروع به بررس هر ی از این تقسیمات مپردازد.

فرض اول: آن است که انسان یك قید اشتباه را در نیت به نحو استقلال در نظر بیرد (نه مرآت و طریق) و وحدت مطلوب هم
باشد.

ایشان مفرماید: در اینجا که اگر كس بوید من این عبادت را به نحو استحباب مآورم (یعن در جای كه واقعاً باید بنیة
به نیة الاستحباب بیاورد)، خود استحباب برایش موضوعیت داشته و طریق برای انجام امتثال امر واقع آورده، ولالوجوب م
نیست؛ زیرا این شخص مگوید من مخواهم به عنوان مستحب بیاورم و این وحدت مطلوب هم است. در این صورت، عبادت

او باطل مشود؛ چون او قصد واجب و قصد واقع را نرده و این قید با آن واقع منافات دارد.

از این رو، در ما نحن فیه طبق این تحقیق كه ایشان ارائه مدهد، اگر كس نیت حج استحباب كرده و این نیت حج استحباب به
نحو مستقل است (یعن پل برای این كه این بخواهد آن وظیفه واقعاش را انجام بدهد نیست)، مگوید من مخواهم ثواب حج

استحباب را ببرم «بما هو استحباب» و تعدد مطلوب هم در كار نیست، بله وحدت مطلوب است، این عبادت باطل است.

فرض دوم: شخص نیت را اشتباهاً به صورت مستقل در نظر گرفته، اما به نحو وحدت مطلوب نیست، بله به صورت تعدد
مطلوب است، باز این خود دو صورت دارد:

1. اختلاف بین قیود واقع و این قید مقصود اشتباه، از قبیل اختلاف بین اقل و اكثر است، مثلا مگوید من نیت مكنم حج
واجب مشروع در مه را؛ یعن حج واجب كه در مه تشریع شده، در حال كه حج واجب در مدینه تشریع شد، اینجا خود حج
ة»، این اشتباهم ع فگوید: «الحج الواجب الذی شركه م یك قید دوم گیرد، منتهدر نظر م واجب را به نحو استقلال
است و با آن نیت واقع از قبیل اقل و اكثر است، در این صورت این ضربهای به امتثال امر حج واجب نمزند؛ زیرا تشریع
این حج در مدینه باشد یا نباشد، ضرری به نیت نمزند، آنچه لازم است اصل حج واجب است و او نیز آن را نیت كرده است

حج واجب منته «الحج الواجب الذی شُرِع ف مه».

بنابراین، چون مسئله تعدد مطلوب است، یك مطلوب اصل وجوب حج است و دیری «شرع ف مه» است (یعن در واقع
«شرع ف المدینه» مطلوب دوم است، اما او به جای آن گفته «شرع ف مه»)، مطلوب اول كه حج واجب است محقق شده و
كه نیت من حیث ه برد. در نتیجه، آنجایه» آن را از بین مم وئیم «الذی شرع فتوانیم بنم رود، یعناین آن را از بین نم

باشد و تعدد مطلوب هم باشد آن هم از قبیل اقل و اكثر، در اینجا نیت اشتباه قادح نیست.

2. اختلاف بین قیود واقع و این قید مقصود اشتباه، از قبیل متباینین است؛ یعن یك نیت استقلال داشته و مستقل است، از
باب تعدد مطلوب هم مباشد، منته تعدد مطلوب است كه بین آن نیت واقعیه و این نیت مقصوده اشتباه، مسئله تباین وجود

دارد، در این فرض سوم امتثال صحیح نیست.

اگر گفته شود چه اشال وجود دارد که در اینجا نیز همانند صورت قبل بوئید یك مطلوب اصل حج واجب است، یك
اضافهای كه آمده آن اضافه هر چند با آن نیت از قبیل متباینین است، اما چه اشال دارد كه از باب تعدد مطلوب كه شد اصل

حج واجب اینجا محقق مشود؟ ایشان مفرماید: در اینجا تعدد مطلوب در این فرض سوم، مشل ما را حل نمكند؛ زیرا تعدد
مطلوب اثرش این است كه ذات مقید حت در فرض كه آن قید نباشد، ذات مقید متعلق قصد واقع مشود و انجام بشود، اما

اینجا قصد مباین را كرده و این قصد مباین نمگذارد آن ذات مقید در عالم خارج درست محقق شود.



به بیان دیر، اگر در یك جا تعدد مطلوب از قبیل اقل و اكثر باشد، حال اگر مطلوب دوم انجام نشد، آن ذات مطلوب اول انجام
مشود، اما در اینجا كه آن دیری از قبیل متباینین است (مثل ما نحن فیه که این شخص باید قصد حجة الاسلام واجب را كند،
حالا قصد حجة الاسلام استحباب را كرده)، نمتوانیم بوئیم پس قصد به ذات مقید واقع شده؛ یعن بوئیم این ذات مقید واقعاً

مورد قصد قرار گرفته؛ زیرا این مباینت با آن دارد و وقت مباینت با آن دارد، در اینجا امتثال صحیح نیست.[1]

ارزیاب تحقیق مرحوم حیم

ی از اشالات تحقیق ایشان آن است كه ایشان در این تحقیق فرق بین حقایق واحده و متباینه نذاشته است. مثالش این
است كه اگر گفتیم حجة الاسلام واجب، در این صورت نیت من حیث ه است و تعدد مطلوب هم مباشد (ی حجة الاسلام
است و ی وجوب)، اگر گفتیم به جای این واجب، نیت استحباب كرد این مضر به امتثال است؛ یعن بوئیم یك حجة الاسلام

(یعن همان ذات حجة الاسلام كه در شرع است)، ی بعنوان الوجوب است كه مگوئیم اگر به نیـت الاستحباب شد، آنجا
حجة الاسلام نمشود، آن ذات مقید در این فرض واقع نمشود.

در فرض قبل گفتیم اگر بوئید: «الذی شرع ف مه»، باز آن ذات حجة الاسلام (چون به نحو تعدد مطلوب بوده) محقق
مشود، اما در اینجا تا گفتید «ندباً»، این نمگذارد آن ذات حجةالاسلام واقع شود؛ زیرا قصد مباین مانع از این است كه آن

واقع كه باید انجام بشود انجام شود.

ایشان در ادامه مفرماید: حال اگر این شخص اصلا نه قصد وجوب كند و نه قصد ندب، «یون البطلان مستنداً إل عدم قصد
خصوصیة الحج الاسلام»، باز مگوئیم باطل است؛ زیرا اینجا حقایق متباینه است و او نه قصد وجوب كرده و نه قصد

استحباب، پس معلوم نیست كه در عالم خارج چه چیزی واقع شده است، لذا حم به بطلان مكنند.

ادامه تحقیق مرحوم حیم

فرض سوم: سومین فرض، صورت مرآتیت است؛ یعن اینجای كه اقل و اكثر در ما نحن فیه نیست، به جای این كه وجوب را
نیت كند استحباب را نیت كرده و بین الوجوب و الاستحباب تباین است، نه مسئله اقل و اكثر در كار باشد، مفرماید: «ینحصر

تصحیح الحج الاسلام بصورة ما اذا كان قصد الحج غیر الاسلام بعنوان كونه عبرةً و مرآةً إل الحج الاسلام»؛ اگر این
شخص كه نیت حج استحباب كرده، این را بما ه ه و به عنوان مستقل نیت نند، ول به عنوان این كه این مرآت برای آن حج

اسلام است نیت كند و مقصود بالاصالهاش همان حجة الاسلام باشد، در این صورت حجش صحیح است.

فرماید در ما نحن فیه فقط یك راه برای تصحیح وجود دارد و آن راه این است كه این حجیم مر، مرحوم حبه بیان دی
استحباب را به عنوان این كه این پل باشد برای امتثال آن امر واقع مطرح كند؛ یعن خودش موضوعیت ندارد، اگر از او

بپرسند چرا نیت استحباب كردی؟ بوید من فر مكردم كه باید این را مگفتم، اما واقعش این بود آنچه خدا مخواهد
مخواستم انجام بدهم.

مثل این كه كس در یك نمازی نیت كند، اما اگر از او بپرس بوید من آنچه خدا مخواسته را مخواستم انجام بدهم، این
عنوان مرآت را پیدا مكند و وقت عنوان مرآت را پیدا كرد، این در واقع آن حجة الاسلام واجب را اجمالا نیت كرده و این

حجش حج صحیح مشود.

ایشان در پایان مفرماید: «و من ذلك یظهر أنه مع تباین القیود الواقعیه و الخطئیه ینحصر تصحیح العباده بصورة ملاحظة القید



الاشتباه بنحو المرآتیه و الطریقیه»؛ برای تصحیح این حج استحباب غیر از مرآتیت راه دیری نداریم، «و مع عدم التباین و
كونها من قبیل الاقل و الاكثر ینحصر تصحیح العباده بصورة ملاحظة القید الاشتباه بنحو تعدد المطلوب»؛ اگر مسئله تباین

نبود، اگر تعدد مطلوب بود باز قابل تصحیح است، اما اگر وحدت مطلوب بود دیر قابل تصحیح نیست.

بعد مفرماید: «و من ذلك یظهر أنه ف اطلاق الصحه ف كلام المصنف نظر»، چون مرحوم سید به صورت مطلق فرموده این
شخص كه چنین نیت مكند و در واقع باید نیت وجوب مكرد اما نرده، حجش مجزی و صحیح است، ایشان مگوید باید
تفصیل بدهیم به این نحوی كه ما ذكر كردیم؛ یعن آیا به نحو مرآتیت است یا به نحو استقلال، اگر نیت را به نحو مرآتیت كرده

صحیح است، اما اگر به نحو استقلال بود در صورت تعدد مطلوب و اقل و اكثر صحیح است، ول در صورت تعدد مطلوب و
تباین صحیح نیست.[2]

جمعبندی و بیان دیدگاه برگزیده

در بحث اقل و اکثر ارتباط، بحث این است كه ما نسبت به اكثر احتمال وجوب مدهیم و مگوئیم اگر این واجب نیاید، بقیه
اجزاء اصلا تحقق پیدا نرده است، اما در اینجا مگوئیم یك اكثری است كه اگر خودش باشد، اما الآن ما مناف با آن را
آوردیم؛ یعن مگوئیم یك حجة الاسلام داریم و یك نیة الوجوب و این حجة الاسلامش را گفته، ول به جای وجوبش گفته

استحباب، مگوئیم اگر وحدت مطلوب شد، مرود تحت قسم اول. در قسم اول كه رفت دیر فرق بین اقل و اكثر و تباین
نیست.

برد، اما ایشان تعدد مطلوب را فرض كرده است؛ یعنگوئید، مسئله را در وحدت مطلوب مكه شما م در حقیقت این ارتباط
دیر این ارتباط به آن ندارد، این یك مطلوب مولاست، مگوید من حجةالاسلام را با آن مخواهم بیاورم. یك مطلوب دیرش

این است كه بنیة الوجوب بیاورم، این را گفته بنیة الاستحباب؛ یعن در حقیقت تعدد مطلوب مسئله را استقلال مكند.

دیدگاه ما در باب نیت آن است كه معتقدیم در باب عبادات، نیت ارتازی كاف است؛ یعن «لو كان عالماً بالبلوغ لنوی
الوجوب»، اگر این باشد كاف است. یك وقت مگوید: من اگر عالم به وجوب هم بودم باز مخواستم مستحب را انجام بدهم

كه این باطل است، اما اگر «لو كان عالماً بالوجوب لنوی».

بنابراین، در اینجا سه عنوان داریم که باید دید آیا این سه از ی هستند یا بین این سه فرق است:

1) مسئله اشتباه و خطای در تطبیق است خطای در تطبیق است. امام خمین(قدّس سره) در این مسئله بعد از این كه مگویند:
«لا یجزی»، بعد مفرماید: «إلا إذا امن الاشتباه ف التطبیق»، مسئله خطای در تطبیق است. مثلا كس مداند نماز ظهر و

عصر را باید بخواند، اما اشتباهاً فر مكند اسم اول عصر است و اسم دوم ظهر است؛ یعن در تطبیق به جای این كه عصر
را برای دوم و ظهر را برای اول قرار بدهد، فر مكند كه اسم اول عصر است و مگوید من نماز عصر مخوانم. بعد به او

مگویند تو باید به عنوان ظهر بخوان، مگوید من مخواستم وظیفه واقعام را انجام بدهم، ول فر مكردم اسمش عصر
است و این مشود خطای در تطبیق.

2) ی هم مسئله مرآتیت است، به نظر من در مرآتیت مثل استقلالیت، شخص در حین عمل باید توجه داشته باشد، در خطای
در تطبیق جهل مركب است، مگوید من مدانم اسم این عصر است و انجام مدهد كه مشود خطای در تطبیق، ول در

مرآتیت مگوید من مدانم یك وظیفه دیری دارم، اما این را مخواهم پل برای آن قرار دهم که این مشود مرآتیت.



3) سوم، مسئله ارتازیت است که دیدگاه ماست. مثل این كه الآن یك كس اول نماز هیچ نیت نمكند كه چند ركعت مخواهم
بخوانم، آنجا فقها مگویند اگر بپرسیم چار مكن؟ بوید من این كار را مكنم، این مشود نیت ارتازی. در اینجا هم بوئیم

این شخص، «لو كان عالماً بالبلوغ لنوی النیة» یا حت اسمش را «نیت تعلیق» بذاریم، مانع ندارد به این معنا كه این نیت
الوجوب معلق بر علم به بلوغ و معلق به علم به استطاعت است، منته خودش اگر گفت: من اگر عالم به بلوغ هم باشم، باز

مخواهم مستحب انجام بدهم مسلم این كفایت از وجوب نمكند، اما اگر طوری باشد كه «اذا كان عالماً بالبلوغ لنوی
الوجوب» یا «اذا كان عالماً بالاستطاعه لنوی الوجوب»، این هم كفایت مكند.

در جلسه آینده ابتدا اشال تحقیق مرحوم حیم را مگوئیم. مرحوم خوئ نیز در كتاب الحجشان یك تحقیق دارند. مرحوم والد
ما نیز یك بیان دارند كه ابتدا اینها را بوئیم و بعد جمعبندی مكنیم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ «و التحقیق: أن القیود الت تذكر ف موضوع الامتثال العبادی اشتباهاً تارة: تلحظ بما ه، و أخرى: تلحظ طریقاً و مرآة
عل نحو تعدد المطلوب، فان لوحظت بما ه نحو وحدة المطلوب، و أخرى: عل ون ملحوظة علتارة: ت غیرها. و الأول إل

نحو وحدة المطلوب بطلت العبادة، لفوات القصد ال الواقع، لمنافاة قصد القید‐ و لو اشتباهاً‐ إیاه. فف فرض المسألة إذا
لوحظ قید الحج الندب و الأمر الندب فقد فات قصد الحج الإسلام و الأمر الوجوب، فلا مجال للصحة. و إن لوحظت عل نحو
تعدد المطلوب فان كان الاختلاف بین القیود الواقعیة و القیود المقصودة من قبیل الاختلاف بین الأقل و الأكثر صحت العبادة.

كما إذا اعتقد أن الحج الإسلام شرع ف مة‐ مثً‐ اشتباهاً، فقصد الحج الإسلام المشرع ف مة عل نحو تعدد المطلوب،
لم یقدح ذلك ف صحة امتثال أمر الحج الإسلام إذا كان قد شرع ف المدینة، لأن فوات القید المذكور‐ الذی قصد اشتباهاً‐ لا

یقدح ف قصد الحج الإسلام، بعد ما كان التقیید عل نحو تعدد المطلوب. و إن كان الاختلاف بین القیود الواقعیة و القیود
ذات المقید حت وقوع القصد عل المقصودة من قبیل الاختلاف بین المتباینین لم یصح الامتثال، فان تعدد المطلوب إنما یقتض

عل و الأمر الندب المقام إذا قصد الحج غیر الإسلام القید المباین. فف وقوع القصد عل تقدیر انتفاء القید، و لا یقتض عل
عل و لو بن .و لا بالأمر الوجوب ن لم یتعلق بالحج الإسلامنحو تعدد المطلوب، فقد تعلق القصد بذات الحج و بذات الأمر، ل

عدم اعتبار قصد الوجوب و الندب یون البطلان مستنداً إل عدم قصد خصوصیة الحج الإسلام فإنه لا بد من قصدها ف تحقق
العبادة.» مستمسك العروة الوثق، ج10، ص: 34‐ 33.

[2] ـ «فینحصر تصحیح الحج الإسلام‐ ف الفرض‐ بصورة ما إذا كان قصد الحج غیر الإسلام بعنوان كونه عبرة و مرآة
إل الحج الإسلام، فیون الحج الإسلام مقصوداً بالأصالة و لو إجمالا. و من ذلك یظهر أنه‐ مع تباین القیود الواقعیة و

الخطئیة‐ ینحصر تصحیح العبادة بصورة ملاحظة القید الاشتباه بنحو المرآتیة و الطریقیة، و مع عدم التباین و كونها من قبیل
الأقل و الأكثر ینحصر تصحیح العبادة بصورة ملاحظة القید الاشتباه بنحو تعدد المطلوب، فاذا لوحظ بنحو وحدة المطلوب

تعین البناء عل البطلان. و من ذلك یظهر أنه ف إطلاق الصحة ف كلام المصنف (ره) نظر، و كان اللازم التفصیل ف المسألتین
عل النحو الذی ذكرنا.» همان، ص 34.


