
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۱ اردیبهشت ۱۳۹۷

تعادل و تراجيح
جلسه 104 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

حدیث اخلاق هفته به مناسبت ولادت ول اله الاعظم امام زمان عجل اله تعال فرجه الشریف

روایت در كتاب احتجاج و کمال الدین از امام سجاد (علیه السلام) راجع به منتظران حضرت نقل شده. حضرت مفرمایند
«الْقَائلین بِامامته و الْمنْتَظرِین لظُهورِه افْضل اهل كل زَمانٍ». این یك نتهی بسیار مهم است. درست است كه زمان، زمانِ

غیبت است و ما از حضور مشافه با آن حضرت و استفادهی از حضور ظاهری و دسترس به آن حضرت محروم هستیم. اما
این عنوان كه مصداق برای افضل اهل كل زمانٍ در این روایت قرار داده شده. عمده این است كه به چه دلیل منتظران حضرت

افضل مردمان همهی زمانها هستند؟

در ادامه مفرماید «نَّ اله تَعالَ ذِكره اعطَاهم من الْعقُولِ و افْهام و الْمعرِفَة». خدای تبارك و تعال به این مردم و منتظران از
عقول و فهم و معرفت حدّ زیادی اعطا كرده. یعن علت اینه منتظران افضل اهل كل زمان هستند اینست كه مراتب معرفت و

عقلشان بالاست.

شاخص اینه مرتبهی معرفت بالا باشد چیست؟ مفرماید «ما صارت بِه الْغَیبةُ عنْدَهم بِمنْزِلَة الْمشَاهدَة». دو ملاك و شاخص را
امام (علیه السلام) ذكر مكند. مفرماید غیبت برای اینها به منزلهی مشاهده است. یعن اینها با اینه امام علیه السلام را به

حسب ظاهر نمبینند اما درست به منزله مشاهده است، گویا درست خدمت امام مرسند از امام استمداد مجویند و طلب
دعا مكنند، خودشان و اعمال خودشان را حاضر در نزد امام مدانند كه این خودش خیل مهم است، غیبت به منزله مشاهده

است این یك ملاك.

بعد مفرماید «و جعلَهم ف ذَلكَ الزمانِ بِمنْزِلَة الْمجاهدِین بین یدَی رسولِ اله بِالسیف‏». اینها چرا افضل اهل هر زمان هستند
چون خدای تبارك و تعال اینها را به منزلهی مجاهدین در خدمت و در ركاب رسول خدا قرار داده.

همهی استفادهای كه مخواهم از این روایت كنم در همین تعبیر هست. ما در فقه و اصول خواندیم تنزیل ملاك لازم دارد. اگر
خدای تبارك و تعال مردم این زمان را به منزلهی مجاهد در راه خدا آن هم در ركاب پیامبر قرار مدهد آیا این تنزیل بدون ملاك

است؟

 آیا ما در زمان غیبت باید دست روی دست بذاریم كاری به ظلم و فساد نداشته باشیم بوئیم بله خدا ما را به منزلهی مجاهد در
راه خودش قرار داده؟ اینه یك امر سخیف مشود. بوئیم خدا یك افراد بمسئولیت، یك افرادی كه اصلا احساس تلیف برای
حفظ اسلام، تقویت اسلام، عمل به اسلام ندارند دست روی دست گذاشتند مگویند ما منتظر هستند، آیا این فرد قابلیت اینه

نازل منزلهی مجاهدین در راه خدا آن هم در كنار پیامبر آیا واقعاً هیچ عاقل این مطلب را قبول مكند؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به نظر من این تعبیر در بردارندهی بسیاری از مطالب است. یعن وظیفهی شیعه در زمان حضور آسانتر از وظیفهی شیعه در
زمان غیبت است. در زمان حضور خود امام به حسب ظاهر امور را تدبیر مكنند. احام را بیان مكنند، موضع گیریها را

مكنند. ول در زمان غیبت شیعه نسبت به این امر باید حساستر باشد. 

اگر كس بوید در زمان غیبت اصلا چیزی به نام حومت اسلام نداریم كما اینه یقال هم سابقاً و هم فعلا و هم در آینده.
بعضها هستند كه این را مگویند كه در زمان غیبت ما چیزی به نام حومت اسلام نداریم. یعن اساس فرمایش امام ، روح
حركت امام، جوهر انقلاب به همین است كه امام فرمود در زمان غیبت بر فقیه جامع الشرایط اگر امان باشد كه یك امانش
این است كه مردم هم آمادگ داشته باشند، مردم تبعیت كنند كما اینه مردم ما با تمام وجود آمدند در خدمت روحانیت و در

خدمت امام. در این شرایط فقیه باید تشیل حومت بدهد.

آیا اگر در زمان غیبت دیدیم یهود دارد بر مسلمانها سلطه پیدا مكند بوئیم زمان زمان غیبت است و ما وظیفهای نداریم؟
دست روی دست بذاریم و بعد بوئیم روایات هم مگوید شما كه منتظر هستید بمنزلة المجاهد ف سبیل اله بین یدی رسول

اله هستید؟ این امری است كه بطلانش از اوضح واضحات است. لذا زمان غیبت مسئولیت مضاعف است تا زمان حضور. در
زمان غیبت انسان باید با همه وجودش اسلام را حفظ كند. با همه وجودش برای پیاده شدن احام اسلام قدم بردارد. این آن

است كه ما از این روایت مفهمیم.

بعد در ادامه روایت مفرماید «اولَئكَ الْمخْلَصونَ حقّاً و شیعتُنَا صدْقاً» شیعهی واقع اینها هستند یعن مردم زمان غیبت كه به
وظیفه‌شان عمل مكنند. اگر امروز قضایای سوریه و عراق و داعش و مدافعین حرم به وجود آمد نیائیم با ی دو كلمه ساده

از ضعف و ناش آنها دخالت كنیم؟ این حرف ناش ردند ما وظیفهای نداریم و چرا در امور داخلوئیم آنها كه به ما حمله نب
از عدم فهم وظایف در زمان غیبت است. به نظر من ی از دوران حساس انقلاب همین دوران قضیهی مدافعین حرم و داعش

هست كه هنوز هم بالأخره یك مقدارش باق مانده. تشخیص اینه انسان در این دوره چه وظیفهای دارد بسیار مهم است.

در ادامه مفرماید «و الدُّعاةُ الَ دِین اله». عجیب است این «و الدُّعاةُ الَ دِین اله» در زیارتنامههای ائمه ی از اوصاف ائمه
است. این تعبیر «السَم علَ الدُّعاة الَ اله»  ظاهرش این است كه باید دید مردم در زمان غیبت، قدر متیقنش ما طلبهها

هستیم، قدر متیقنش حوزه و روحانیت است باید داع إل دین اله باشیم. این با دست روی دست گذاشتن نمشود و بوئیم
دشمن هر كاری مخواهد بند ما مراقب خودمان باشیم به حسب ظاهر دنیای خودمان را بخواهیم حفظ كنیم[1].

فقط این را عرض كنم كه در كنار این مباحث اساس انسان منتظر، چه طلبه و چه غیر طلبه، منتظر واقع كس است كه گناه
نمكند. كس كه گناه كند از دایرهی انتظار خارج مشود چه برسد به كس كه بخواهد به گناه كردن كمك كند. به فساد

مفسدین و ظلم ظالمین بخواهد كمك كند.

این روایت را از اب بصیر مدیدم كه مگوید من به یك زن در كوفه قرآن یاد مدادم در حین یاد دادن قرآن گاه اوقات یك
مزاح بین الاثنین با او مكردم لساناً همین اندازه «فَمازَحتُها بِشَ‏ء» یك مزاح خیل ضعیف. مزاح كه شاید دو دوست با هم
نحضرت من را عتاب و مؤاخذه كرد و فرمود «م «ناتَببر امام باقر علیه السلام وارد شدم «ع گوید وقتداشته باشند. م

ارتَب الذَّنْب ف الْخََء لَم یعبأ اله بِه». اگر كس در خلوت گناه كند خدا به او توجه نمكند. در جلوت آدم از حیوانات هم
تواند گناهدارد و م در اختیار دارد راه كند و موبایلپیدا م خلوت كند چه برسد به هم نوع خودش. انسان یك وقتحیا م

كند كه آن مهم است.

گوید «فَغَطَّیتبود كه در حین یاد دادن قرآن به آن زن زدی؟ ابوبصیر م ة» این حرف چارلْمل قُلْت ‏ءَی شحضرت فرمود «ا



وجهِ حیاء و تُبت» دستم را گذاشتم روی صورتم و حیا كردم و توبه كردم، بعد حضرت فرمود دیر این مطلب را ترار
نن[2].

این مسئله باید الآن باورمان باشد، ما افتخارمان این است كه سرباز امام زمان (علیه السلام) هستیم. گفتار ما، اخلاق ما، تمام
مورد توجه امام زمان (علیه السلام) است. مبادا یك وقت كاری كنیم كه واقعاً قلب حضرت از ما رنجیده شود كه دیر فاتحهی

شود. باید همیشه كاری كنیم كه رضایت آن حضرت را كسب كنیم، ارتباط پیدا كنیم. این ملاقاتها و این چیزهایما خوانده م
كه در این چند دهه اخیر بیشتر رایج شده كه اكثرش دروغ است. حالا اگر حمل بر صحت كنیم خیال است یك خیال كرده.

خواهم خدمت حضرت بروم مشرف شوم به هیچ وجهوید من امروز مما در زمان غیبت ملاقات اختیاری كه یك انسان ب
نداریم و برای هیچ كس واقع نشده. ملاقات اختیاری بر حسب آن توقیع شریف ممن نیست. اگر بوده غیر اختیاری و

اضطراری بوده بعد الملاقات بوده. آنچه مهم هست اینست كه ارتباط قلب داشته باشیم واقعاً خودمان را از وقت از خواب
برمخیزیم در محضر امام زمان بدانیم تا وقت مخواهیم بخوابیم. با سلام بر آن حضرت برخیزیم و با سلام بر آن حضرت

بخوابیم. وجودمان را مهدوی كنیم اینها ارزش دارد. ببینیم امروز آن حضرت از ما چه مخواهد؟ برای حفظ این نظام حضرت
از ما چه مخواهد؟ برای خدمت به اسلام چه مخواهد؟ اینها مسائل است كه باید به آن توجه داشته باشیم و ان شاءاله همه

آقایان توجه خواهند داشت.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

لهنَّ ادٍ اا خَالبج‏2، ص: 318: ...یا ا ،(للطبرس) أهل اللجاج [1] ـ كمال الدین و تمام النعمة، ج‏1، ص: 320 و الإحتجاج عل
رِفَةعالْم و امفْها قُولِ والْع نم مطَاهعا هرذِك َالتَع هنَّ ال ٍانزَم لك لها لفْضا ورِهظُهل رِیننْتَظالْم و هتاممبِا ینلالْقَائ هتانِ غَیبزَم

ما صارت بِه الْغَیبةُ عنْدَهم بِمنْزِلَة الْمشَاهدَة و جعلَهم ف ذَلكَ الزمانِ بِمنْزِلَة الْمجاهدِین بین یدَی رسولِ اله بِالسیفِ اولَئكَ
الْمخْلَصونَ حقّاً و شیعتُنَا صدْقاً و الدُّعاةُ الَ دِین اله سراً و جهرا...

خَلْتا دفَلَم ‏ءَا بِشتُهازَحفَم وفَةْآنَ بِالةً الْقُرارام قْرِىا نْتك یرٍ قَالصب ِبا نوِی عا ر[2] ـ الخرائج و الجرائح، ج‏2، ص: 594: م
علَ ابِ جعفَرٍ ع عاتَبن و قَال من ارتَب الذَّنْب ف الْخََء لَم یعبأ اله بِه ای شَ‏ء قُلْت للْمراة فَغَطَّیت وجهِ حیاء و تُبت فَقَال ابو

جعفَرٍ ع  تَعدْ.


