
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آيات معاد 2 »

در تاریخ ۱۴ اسفند ۱۳۹۶

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 41 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

‏ وتمحر نوا مسكَ یئولئا هقائل و هوا بِآیاتِ الفَرك الَّذین ه آیات پیشین در رابطه با معاد بود، آیه شریفه 23 «وبه مناسبت این
اولئكَ لَهم عذاب الیم» نیز‏ مورد بررس واقع شد و گفتیم کسان كه به «آیات خدا» و «لقاء خدا» كافر مشوند دو اثر بر آنها

مترتب مشود:

1). نظر مختار این است که «اولئكَ یئسوا من رحمت‏» بر اثر «دنیوی» دلالت دارد و اینه گفته شود «یئسوا أی ییئسون یوم
القیامه من رحمة اله» خلاف ظاهر است و هیچ قرینهای بر آن وجود ندارد و ظاهر آیه این است كه یك عذاب دنیوی خدا اینجا

مطرح مكند و مفرماید اینها در دنیا از رحمت خدا مأیوساند.

2). «و اولئكَ لَهم عذاب الیم» بر اثر «اخروی» دلالت مکند. و اینه گاه اوقات این سؤال مطرح مشود که كفاری که اعتقاد
به قیامت ندارند، در ناز و نعمت و تنعم و در زندگ بسیار مرفهانه هستند. در حال که اینطور نیست، اینها دائماً گرفتار این

عذابند كه از رحمت خدا مأیوساند و در شدائد و گرفتاریها، از ناحیه خداوند متعال نظر لطف به آنها نمشود.

پس به مناسبت آیات معاد، این جهت باید مورد توجه باشد كه ی از آثار انار معاد، یأس از رحمت خدا در دنیا است و آیات
متعددی نیز بررس شد که بر این مطلب دلالت مکند.

معنای کلمه «یأس» در کلمات لغویین

راجع به كلمه «یأس» در لغت، این چنین آمده است:

1). مصباح مگوید: «یئس من الشء فهو یائس، ییئس من باب تَعب»، سؤال مزند «یقال یئسة المرأة إذا عقمت»، اگر زن
عقیم بشود كه این معروف هم است، بعد مگوید «یأت یأس» به معنای «علم ف لغة النخع» گاه اوقات یأس به معنای علم

مآید «افلم ییئس الذین آمنوا یعن أفلا یعلمون»، منته مگوید در لغت «نخع» آمده و یك لغت خاص است كه بقیه لغویین
قبول ندارند.

2). در مقاییس اللغه مگوید: «یأس کلمتان» دو تا معنا دارد:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2200
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=29&a=23
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=29&a=23
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=29&a=23
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=29&a=23


الف).«احداهما الیأس بمعن قطع الرجاء» یعن قطع امید، بعد مگوید: تنها كلمهای كه «یاء» و بعدش «حمزه» باشد
کلمه«یئس» است و در لغت عرب، «یاء» بعد «الحمزه» در جای دیر وجود ندارد.

[1].«نُوا، أى أفلم یعلَمآم سِ الَّذِینییا فَلَم باشد: «اب). به معنای علم م

یعن «باشد «یئسوا من رحمتگوید: «یأس» به معنای علم به عدم، علم به «أن لا یتحقق» م3). اما در مجمع البحرین م
«یعلمون» عدم رحمت خدا را.

4). در مفردات، راغب مگوید: «الیأس انتفاء الطمع» آدم امید خودش را قطع كند، «یئس استَیاس، عجِب استعجب، سخر
استسخر» همهی اینها شبیه هم هستند، سپس مگوید: «أفلم ییأس الذین آمنوا قیل معناه: افلم یعلموا، و لم یرید أن الیأس

موضوعٌ ف كلامهم للعلم»، در این آیه، «یأس» به معنای علم نیامده «و إنما قصد أن یئس الذین آمنوا یقتض عن یحصل بعد
العلم بانتفاء ذلك» بله «یأس» نتیجه علم است، بعد از اینه علم پیدا مكنند كه خداوند متعال به آنها عنایت نمكند «یأس»

پیدا مكنند، «فإذا ثبوت یأسهم یقتض ثبوت حصول علمه»[2]، «یأس» معلول «علم» است.

نتهای که قابل توجه است اینه گاه اوقات لغویین مگویند: وقت که ی لفظ در چند تا معنا استعمال شود و بنا بر اینه
استعمال، علامت حقیقت باشد، این معنا، از معنای حقیق مباشد. یا اینه مگویند: وقت که قرینهی باشد بر اینه همهی این
معان، معنای حقیقتشان است و این لفظ، مشترك لفظ مباشد در این صورت این معنا، از معنای حقیق مباشد. در مورد
کلمه «یأس»، لغویین چنین بیان ندارند و نمگویند که کلمه «یأس» مشترك لفظ است یك معنایش «علم» و معنای دیر آن،
«انتفاء الرجاء»، یا «انقطاع الرجاء» است، برای اینه آنجای هم كه «علم» مگوید، «ف لغة نخع» است یعن همه لغویین این

را نفتهاند.

 پس معلوم مشود، معلول را گفتهاند و علت را اراده كردهاند و این مانع ندارد، زیرا لازمهی علم به انتفاء رحمت، یأس است،
به خاطر اینه انسان تا مادام كه یقین ندارد یك امیدی پیدا مكند اما وقت که یقین پیدا مكند در بسته است «یأس» حاصل

مشود.

بنابراین نمتوان گفت: «علم» ی از معان «یأس» است تا گفته شود كفار هم هر چند جهلشان جهل مركب است و علم به
نبود قیامت دارند، اما چون علم به نبود قیامت دارند پس یأس از رحمت خدا دارند، اینجا نمشود این کلام را گفت.

بله اینها مگویند: اصلا چنین چیزی نیست، لذا نمتوان گفت: یك حالت یأس برایشان حاصل مشود، در عرف خودمان
وقت علم به بسته بودن راه پیدا مشود «حصل لنا الیأس»، ول اینجا نمتوان گفت: چون كفار علم به نبود قیامت دارند ولو به
جهل مركب، پس مأیوس از رحمت خدا هستند، اصلا اشال كه ما از اول مطرح كردیم این است كه این حالت یأس برای اینها

اصلا به وجود نمآید.

بله در جای كه قابلیت امانش هست، وقت یقین دارد که یك باب باز مشود امید پیدا مکند اما وقت كه یقین پیدا مکند که
این باب بسته است در این هنام حالت یأس حاصل مشود، ول این یأس دائم نیست.

و كفار اصلا چنین چیزی را در ذهن باطل خودشان، مسخره مكنند و باطل و لغو مدانند، مگوئیم حالا با اینه لغو مدانید
از رحمت خدا مأیوس هستید، همین را هم قبول ندارند، در نتیجه باید گفت: ظاهر این آیات، مراد خداوند تبارك و تعال ول

نیست و خداوند متعال معنای ظاهری «یأس» را اراده نرده.



کلام صاحب التحقیق ف کلمات القرآن الریم در واژه «یأس»

ایشان مفرمایند: «أنّ الأصل الواحد ف المادة: هو ما یقابل الطمع» مگوید: «یأس» یك معنا دارد دو تا معنا ندارد، اینه در
مقاییس «كلمتان» گفته غلط است و حق با ایشان است دو تا معنا ندارد، ی به معنای انقطاع الرحمه و انتفاء الرجاء باشد و

دیری به معنای علم به عدم باشد.

بعد در فرق بین «یأس» و «قنوط»، «لا تقنطوا من رحمة اله» مگوید: قنوت یأس شدید است، شاهدش این است كه در آیه
شریفه «و انْ مسه الشَّر فَیوس قَنُوط» واژه «قَنوط» بعد از «یؤس» آمده.

در ادامه مفرماید: «فإن یأس انقطاع التوقع و الانتظار عن امرٍ»، توقع و انتظار از یك امری قطع شود «كما أن الرجاء و
الطمع» که محقق انتظار حصول یك چیزی است «و اللائ‏ یئسن‏ من الْمحیضِ من نسائم»[3] در زنهای كه به این مرحله

به یك سن شود در غیر اینصورت اگر یك زنه حیض ببینند برایشان واقع نمر امیدی به ایناینها هیچ وقت دی رسند، یعنم
برسد گاه مبیند و گاه نمبیند، این باز عنوان یأس و یائسه بر او صدق نمكند.

باز مثال مزند: «اولئكَ‏ یئسوا من رحمت‏»، «و لا تَیاسوا من روح اله‏»[4] أى انقطعوا عن الانتظار و التوقّع لحصول الرحمة و
الروح» كفار از انتظار و توقع حصول رحمت، انقطاع پیدا مكنند.

نوا مسقَدْ یئ لَیهِمع هال بماً غَضا قَولَّوکه در آن كلمه «یأس» آمده و ایشان به آن اشاره کرده آیه شریفه: «لا تَتَو و از جمله آیات
اخرة كما یئس‏ الْفَّار من اصحابِ الْقُبورِ»[5] است که مگوید: «فالغضب یقابل الرحمة و الروح، و إذا خرج العبد عن محیط

الرحمة و لم ین مشمولا لرحمة الحق و لطفه و توجهه الخاص: فیون مغضوبا علیه قهرا» در ادامه تقریباً هر چند هم اشاره
نرده اما معنای كه مخواهد بیان کند، همان معنای «طبع اله عل قلوبهم» است.

و نسبت به آیه معروف «الْیوم یئس الَّذِین كفَروا من دِینم» مفرماید: متعلق «الیوم» «من دینم» است، كفار از دین شما
مأیوس مشوند، یعن تا قبل از قضیهی مسئلهی امامت، كفار امید داشتند كه این دین را به یك نحوی از بین ببرند اما دیدند این

دین ی از اركان مهمش مسئلهی امامت است و گفتند نمشود این دین را از بین برد و لذا «یأس» معنا دارد، «یئس الذین
كفروا من دینم» معنا دارد.[6]

سمعهم و عل قلوبهم یا عل ه علچه؟ باید به همان «طبع ال چه؟ «یئسوا من الآخرة» یعن یعن «اما «یئسوا من رحمت
ابصارهم غشاوه» برگردانده شود.

پس «والذین كفروا بآیات اله و لقائه اولئك یئسوا» اگر «كفروا» در دنیا باشد پس «یئسوا» هم ظهور در دنیا دارد یعن «یئسوا»
در همین دنیا از رحمت خودش، خدا مفرماید این كفار مشمول رحمت من در این دنیا نمشوند، اینه بعض از مفسرین

بزرگ مگویند: «أی ییئسون یوم القیامه من رحمت» هیچ قرینه و شاهدی بر این وجود ندارد.

و این مطلب هم كه گاه اوقات گفته مشود: كفار متنعم به نعمتهای فراوان هستند، آن رحمت اصل خدا شامل حال اینها
نمشود بله یك نعمتهای ظاهری است كه برای حیوانات هم خدا قرار داده، چه بسا حیوانات این نعمتها را بهتر، مصفاتر،

اصیلتر از انسان به دست بیاورند و استفاده كنند.

در ضمن وقت به قرآن مراجعه مشود كفاری ممنوع از رحمت خدا هستند كه اصرار بر كفر دارند و دنبال این هستند كه كفر
خودشان را نه دارند، نمخواهند هدایت شوند، خدا مفرماید اینها در همین دنیا مأیوس از رحمت من هستند یعن لطف و



عنایت از طرف من، شامل اینها نمشود.

 در نتیجه وقت که «اولئك یئسوا من رحمت»، در همین دنیا باشد، و این «یئسوا من رحمت یعن چه؟ به حدی مرسد خدا
«طبع اله عل قلوبهم» ممنوع از لطف و رحمت خدا مشوند.

مراد از «یئسوا من الآخرة» در آیه 13 سوره ممتحنه

آیه شریفه «قَوماً غَضب اله علَیهِم قَدْ یئسوا من اخرة كما یئس‏ الْفَّار من اصحابِ الْقُبورِ» مقداری نیاز به دقت و تأمل دارد،
ورِ» این است كه كفار روی زمین، از اصحاب القبور مأیوساند، یعنحابِ الْقُبصا نم فَّارْ‏ السما یئك» ترجمه تحت اللفظ

همان طوری كه این اصحاب القبور نفع برای این كفار ندارد، كفارهم و مغضوب علیهم در قیامت، از رحمت خدا مأیوس
مشوند.

شوند، یعنكفار در قیامت، از ثواب در قیامت و آخرت مأیوس م فرمایند: «المراد بالآخرة ثوابها»[7] یعنم علامه طباطبائ
خدا در آخرت به همه ثواب مدهد ول اینها مأیوس از ثواب آخرت هستند، «كما یئس الفار من اصحاب القبور».

احتمالات موجود در جمله «قد یئسوا من الآخر»

در جمله «قد یئسوا من الآخره» سه احتمال وجود دارد:

1). علامه طباطبای: مراد یأس از ثواب در آخرت است.

2). مراد یأس از نجات در آخرت است.

3). یعن «تیقنوا عدم الآخره» در همین دنیا.

طبق احتمال اول و دوم، ظرف «یأس» در قیامت است یعن «یئسوا ف یوم القیامه من ثواب الاخرة» و «من النجاة ف الآخرة»
اما اگر «یأس» را طبق همان معنای كه در لغت «نخع» وجود دارد معنا شود «قد یئسوا یعن علموا بعدم الآخرة» که صاحب

تفسیر «كنزالدقائق» چنین معنا کرده «قد یئسوا من الآخرة لفرهم بها»[8] در همین دنیا مأیوس از آخرت هستند، «أو لعلمهم بأن
لا حظ لهم فیها» علم دارند كه حظّ برای اینها نیست.

در اینها ی تلفات وجود دارد زیرا اگر علم بیریم و بوئیم «قد یئسوا یعن علموا یا یعلموا عدم الآخرة»، چون یأس اگر به
معنای علم بیاید با آن حرف نف باید بیاید، علم به عدم، یأس از آخرت یعن «علم به عدم الآخرة»، خدا مفرماید: این قوم كه

خدا بر آنها غضب كرده و به خیال باطل خودشان علم به عدم آخرت دارند «كما یئس الفار من اصحاب القبور» پس طبق این
احتمال سوم «علموا عدم الآخرة» ظرف «یأس» دنیا است.

حالا طبق آن احتمال كه ما دادیم چه اشال دارد در «یئسوا من الآخرة» هم گفته شود اینها چون «طبع اله عل قلوبهم» لذا
راه نجات و هدایت برای اینها وجود ندارد و سراغ معنای لغوی «یأس» كه یك حالت نفسان برای اینها به وجود مآید نرویم،

بله از باب «طبع اله عل قلوبهم»، «قد یئسوا من الآخرة» خدا مفرماید قوم كه «غضب اله علیهم» بر قلوبشان مهر زدند،
اینها را دوست خودتان قرار ندهید.



به قرینه مناسبت حم و موضوع، «یئسوا» نمتواند مربوط به قیامت باشد خدا مفرماید: اینها این خصوصیت را دارند،
«علیهم یئسوا من الآخرة الآن» لذا مؤمنین، اینها را مورد مودت خودتان قرار ندهید، اینها را طرف دوست خودتان قرار ندهید.

این احتمال، با صدر آیه تناسب پیدا مکند.

وجهش این است كه وقت خدا بر قلب كس مهر مزند، ف الواقع آیس از رحمت خدا است هر چند خودش هم نداند، یعن خدا
آن اثر بزرگش را نقل مكند. اگر سؤال شود «طبع اله عل قلوبهم» نتیجهاش چه مشود؟ نتیجهاش این است كه رحمت خدا

شامل حالشان نمشود، اینها هدایت بشو نیستند.
این تعبیر در كلمات صاحب «التحقیق ف كلمات القرآن» آمده كه «یئسوا أی إنقطعوا من رحمة اله»، انقطعوا چرا؟ «لأنهم طبع

عل قلوبهم» این احتمال به نظر من سازگارتر است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ  «كلمتان: إحداهما الیأس:  قَطْع الرجاء. و یقال إنَّه لیست یاء ف صدرِ كلمة بعدها همزة إ هذه. یقال منه: یئس ییاس و
ییئس، عل یفْعل و یفْعل.

و اللمة الأخرى: ألم تَیاس، أى ألم تَعلَم. و قالوا ف قوله تعال: ا فَلَم ییاسِ الَّذِین آمنُوا، أى أفلم یعلَم». ج6،ص: 153.
نْهوا مستَیاا اسفَلَم :‏ مثل: عجب و استعجب، و سخر و استسخر. قال تعالستَیا‏ و اسس‏، یقال: یئالطّمع ‏: انتفاءس[2] ـ الْیا
خَلَصوا نَجِیا [یوسف/ 80]، حتَّ اذَا استَیاس‏ الرسل‏ [یوسف/ 110]، قَدْ یئسوا من اخرة كما یئس‏ الْفَّار [الممتحنة/ 13]، انَّه‏

لَیوس‏ كفُور [هود/ 9] و قوله: ا فَلَم‏ ییاسِ‏ الَّذِین آمنُوا [الرعد/ 31] قیل: معناه: أ فلم یعلموا، و لم یرد أنّ الیاس موضوع ف كلامهم
للعلم، و إنما قصد أنَّ یاس الذین آمنوا من ذلك یقتض أن یحصل بعد العلم بانتفاء ذلك، فإذا ثبوت یاسهِم یقتض ثبوت حصول

علمهم».مفردات ألفاظ القرآن ،892   یأس .....  ص : 892.
[3] ـ «و اللائ‏ یئسن من الْمحیضِ من نسائم انِ ارتَبتُم فَعدَّتُهن ثَلاثَةُ اشْهرٍ و اللائ‏ لَم یحضن و اولات احمالِ اجلُهن انْ

یضعن حملَهن و من یتَّق اله یجعل لَه من امرِه یسرا» الطلاق، 4.
[4] ـ «یا بن اذْهبوا فَتَحسسوا من یوسف و اخیه و لا تَیاسوا من روح اله انَّه لا ییاس من روح اله الا الْقَوم الْافرون‏»، یوسف،

.87
[5] ـ الممتحنه، 13.

[6] ـ «أنّ الأصل الواحد ف المادة: هو ما یقابل الطمع. و قلنا ف القنط: إنّ‏ القُنُوط هو الیأس الشدید، و یدل عل الشدّة: كون
حرف القاف و الطاء من حروف الجهر و الشدّة و الضغط و الاستعلاء، بخلاف السین و الیاء ف الیأس. و یدل عل هذا ذكر

القنوط بعد الیأس، كما ف: و انْ مسه الشَّر فَیوس‏ قَنُوطٌ‐ 41/ 49. و ف‏ الیاس‏: انقطاع التوقّع و الانتظار عن أمر. كما أنّ الرجاء
و الطمع: توقّع و انتظار لحصول مقصود.

و اللائ‏ یئسن‏ من الْمحیضِ من نسائم‏‐ 65/ 4. اولئكَ‏ یئسوا من رحمت‏‐ 29/ 23.و لا تَیاسوا من روح اله‏‐ 12/ 87.
أى انقطعوا عن الانتظار و التوقّع لحصول الرحمة و الروح، كما أنّ القواعد من النساء ینقطعن عن انتظار المحیض‐ راجع

الروح.
و لَئن اذَقْنَا انْسانَ منَّا رحمةً ثُم نَزعناها منْه انَّه‏ لَیوس‏ كفُور‐ 9/ 11. لا یسام انْسانُ من دعاء الْخَیرِ و انْ مسه الشَّر فَیوس‏

قَنُوطٌ‐ 41/ 49. و اذا انْعمنا علَ انْسانِ اعرض و نَأى‏ بِجانبِه و اذا مسه الشَّر كانَ‏ یوساً‐ 17/ 83.
فالانسان باقتضاء جریان حیاته الجسمانیة و برنامج اموره المادیة: لا یطلب إ لذائذ ملائمة لها، و لا یتمایل إ ال مشتهیات
نفسانیة، فهو ف محیط الرحمة و النعمة و السعة: یتوغّل ف الهوى و تمایلاته الدنیویة، و یدیم مسیره ف العیش و الشهوات

الحیوانیة، غافلا عن الحیاة الروحانیة و الالتذاذات المعنویة. و إذا وقع ف محیط مضیقة و ابتلاء: كان قنوطا عن مسیره و آیسا
لَیهِمع هال بماً غَضا قَولَّوهذه الحیاة الدنیا. لا تَتَو و السعادة الروحانیة، فانّه لا یرید إ و كفورا بالحق ىالماد عن حیاته الحیوان



قَدْ یئسوا من اخرة كما یئس‏ الْفَّار من اصحابِ الْقُبورِ‐ 60/ 13.
انَّه لا ییاس‏ من روح اله ا الْقَوم الْافرونَ‏‐ 12/ 87. فالغضب یقابل الرحمة و الروح، و إذا خرج العبد عن محیط الرحمة و لم

ین مشمولا لرحمة الحق و لطفه و توجهه الخاص: فیون مغضوبا علیه قهرا، فانّ انقطاع الرحمة و الروح هو المغضوبیة و
المضیقة. و الیأس نتیجة التوغّل ف الحیاة المادیة و الانقطاع عن محیط الرحمة و الروحانیة، فانّ الانسان حینئذ لا یتوقّع و لا

یحصل له انتظار الوصول ال مقصد مما وراء عالم المادة و التمایلات الدنیویة.
الْیوم یئس الَّذِین كفَروا من دِینم فَلا تَخْشَوهم و اخْشَونِ الْیوم اكملْت لَم دِینَم و اتْممت علَیم نعمت‏‐ 5/ 3. أى قد یئسوا من

و جل ه عزة اقتداركم و نفوذ أمركم، و قد أكمل الم و قوومتم، حیث إنّهم شاهدوا سعة حدین ومة فف و الحالنفوذ و التصر
دینم و هو الخضوع تحت برنامج روحان إله، و أتمم جمیع الوسائل و الشرائط اللازمة، فلا تخشوهم بعد.

فظهر أنّ الأصل ف المادة: هو انقطاع‏ التوقّع‏ و الانتظار عن ش‏ء، و أما العلم فهو من آثار الأصل، فانّ الانقطاع عن ش‏ء: یلازم
حصول تصمیم قاطع ف طریق برنامجه المقصود له» التحقیق، ف کلمات القرآن الریم، ج14،ص: 8، 9.

[7] ـ «و قوله: «یئسوا من اخرة كما یئس الْفَّار من اصحابِ الْقُبورِ» المراد بالآخرة ثوابها، و المراد بالفار الافرون باله
المنرون للبعث، و قیل: المراد مشركو مة و اللام للعهد، و «من‏» ف «من اصحابِ الْقُبورِ» لابتداء الغایة.

و الجملة بیان لشقائهم الخالد و هلاكهم المؤبد لیحذر المؤمنون من موالاتهم و موادتهم و الاختلاط بهم و المعن: قد یئس الیهود
من ثواب الآخرة كما یئس منرو البعث من الموت المدفونین ف القبور» المیزان ف تفسیر القرآن   ج‏19   243.

[8] ـ «قَدْ یئسوا من اخرة: لفرهم بها، أو لعلمهم بأن لا حظّ لهم فیها لعنادهم الرسول المنعوت ف التّوراة المؤید
بالآیات».تفسیر كنز الدقائق و بحر الغرائب   ج‏13   216.


