
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آيات معاد 2 »

در تاریخ ۲۴ بهمن ۱۳۹۶

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مراد از کفر به «آیات اله» در آیه 23 از سوره عنبوت و احتمالات موجود در آن

 سه احتمال در «آیات اله» وجود دارد:

1). علامه طباطبائ (رضوان اله علیه) مفرماید: مراد از «آیات اله» جمیع ادلهی داله بر خداوند متعال و آنچه مرتبط به خدا
است از توحید، نبوت، معاد، آیات كونیه و معجزات نبویه از جمله قرآن كریم را شامل مشود. پس ایشان ی اطلاق را از این

لفظ استفاده مکنند لذا بر اساس این بیان مفرمایند: جمله «ولقائه»  ذكر خاص بعد از عام است.

2). مراد از «آیات اله» ادلهی که بر وجود خدا و وحدانیت و اوصاف خداوند تبارك و تعال دلالت دارد، و از «آیات اله»
مسئلهی نبوت، معاد، معجزات نبوی استفاده نم شود که شیخ طوس در تبیان فرمود: «آیات اله» یعن «ادلة اله»

3). مراد از «آیات اله» قرآن است و «آیات اله» علَم برای قرآن کریم است، «والذین كفروا» به این آیات كه ما فرستادیم و
صاحب مجمع البیان فرمود: «ای جحدوا بالقرآن و بادلة اله» قرآن را هم اضافه كرد.

مراد از استعمال«آیات اله» در قرآن کریم

در قرآن کریم «آیات اله»، «آیات ربه»، «آیاتنا»، «آیاته» و «آیات» آمده كه باید فرق اینها در جای خودش روشن شود اما آنچه
كه وجود دارد این است كه با مراجعه به قرآن و استعمال «آیات اله» در قرآن کریم، استفاده مشود که مراد از تعبیر«آیات

اله»، «قرآن» است.

مثلا در آیه شریفه «ولا تَتَّخذُوا آیاتِ اله هزواً»[1]، « تلْكَ آیات اله نَتْلُوها علَیكَ بِالْحق»[2] که «نتلوها» قرینهی خیل روشن بر
مطلب است یا در آیات شریفه «انَّ الَّذین كفَروا بِآیاتِ اله»[3]، «و من یفُر بِآیاتِ اله»[4]، «یا اهل الْتابِ لم تَفُرونَ بِآیاتِ

اله»[5] که این اهل كتاب ادلهی دالهی بر خدا را قبول داشتند، نبوت حضرت عیس را قبول داشتند، نبوت حضرت موس را
قبول داشتند، ول قرآن را قبول نداشتند در اینجا خیل روشن است كه مراد از «آیات اله» آیات قرآن کریم است یا در آیات

لاا ِهِمبآیاتِ ر نم آیة نم تیهِمما تَا [7]، «و«ناً قَلیلاثَم هونَ بِآیاتِ ال[6]، «لا یشْتَر«هال آیات ملَی‏ عتُتْل نْتُما ونَ وفُرَت یفك ر «ودی
كانُوا عنْها معرِضین»[8]،‏ «ما یجادِل ف‏ آیاتِ اله»[9] تمام اینها، مرادش قرآن است.

موارد زیادی در قرآن كریم وجود دارد که «آیات اله» در خود «قرآن» استعمال شده كه مراد آیات موجود در قرآن است، لذا بر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2200
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


اساس این حساب، احتمال سوم که «آیات اله» یعن «قرآن» باشد مورد پذیرش واقع مشود.

 و طبق این احتمال برگزیده، ترجمه آیه شریفه «والذین كفروا بآیات اله» این مشود: آنهای كه این آیات كه بر توی پیامبر نازل
كردیم به عنوان قرآن را نپذیرفتند، خداوند تبارك و تعال این قرآن را نازل كرده و همان خدا مفرماید: «والذین كفروا بهذه
الآیات»، به این آیات كه ما فرستادیم. «و لقائه» یعن «كفروا به لقائه»، در نتیجه دو تا موضوع مستقل هم مشود و عطف

خاص بر عام هم نمشود، «والذین كفروا بالقرآن و كفروا بلقائه». بله كفر به قرآن مستلزم كفر به نبوت مشود ول آیه مدلول
مطابقاش این نیست و آن از لوازمش است، مدلول مطابق آیه كفر به قرآن كریم است.

اصلا كلمه «آیات اله» در فرهن قرآن، استعمال فراوان در خود «قرآن» دارد یعن در مجموعهی آیات قرآن که در آیه شریفه
«یا اهل التاب لم تفرون بآیات اله» اهل كتاب خدا را قبول داشتند، نبوت عیس و موس را قبول داشتند، تورات و انجیل را

هم قبول داشتند پس به كدام كفر ورزیدند؟ به این قرآن و گفتند اینها را ما قبول نداریم.

در اینجا نمتوان طبق احتمال اول و بر اساس معنای لغوی «آیه» پیش رفت و گفته شود: «آیه» یعن «دلیل» و دلیل «مطلق
الدلیل» است و سر اینه چطور شده مرحوم علامه طباطبائ یا شیخ طوس «آیات اله» را به معنای وسیع بیان کرده اند برای

ما روشن نیست.

ناه اجمال به کلمات مفسرین در کلمهای «آیات اله»

در بعض از تفاسیر اهلسنت این چنین آمده:

1). كشاف: «آیات اله»، « بدلائله عل وحدانیته و كتبه و معجزاته و لقائه و البعث‏».[10]

2). طبران كه متوفای 360 است مگوید: «الذین یجحدوا بآیات اله و القرآن» اگر این عبارت «و القرآن» عطف تفسیری
گرفته شود، احتمال سوم خواهد بود یعن «یجحدوا بالقرآن»

3).آلوس در روح المعان مگوید: «أی بدلائله التوینیة و التنزیلیة الدالة عل ذاته و صفاته و أفعاله».[11]

4). ابن كثیر در تفسیر القرآن العظیم مگوید: «والذین كفروا بآیات اله و لقائه ای جحدوها»،[12] باز نمگوید این آیات اله
چیست؟ «جحدوها و كفروا بالمعاد».

أنزلها عل توحیده، و الدلائل الت ون دالة علال نصبها سبحانه ف گوید: «أی و الذین كفروا بالدلائل التم 5). مراغ
رسله»[13] باز هم اعم مگیرد همان معنای اول شامل مشود.

بعید نیست این معنای عام، عمدتاً از ناحیهی تفاسیر اهلسنت وارد تفاسیر شیعه شده باشد.

نته: ی از ادلهی قرآن بر مهدویت، آیه شریفه«ات‏ امر اله فَلا تَستَعجِلُوه سبحانَه و تَعال‏ عما یشْرِكون»[14] مباشد که اكثر
تفاسیر مخصوصا در ترجمهها، «امر اله» را به معنای دستور خدا یعن همان معنای لغوی گرفته اند. در حال كه در قرآن كریم

«امر اله» مفهوم خاص خودش را دارد، به آن اموری كه «مسلم الوقوع» از ناحیهی خداوند تبارك و تعال است گفته مشود
مثل مسئله قیامت، مسئله ظهور حضرت حجت (عج) به اینها تعبیر به «امر اله» مشود.



 در اینجا نباید «امر اله» را به دستور و فرمان اله معنا کرد، زیرا امر اله فعل خداست، «أت امر اله فلا تستعجلوه» آن فعل
مسلم الوقوع كه ارادهی حتمیهی خداوند تبارك و تعال به او تعلق گرفته است پس به امور «مسلم الوقوع» تعبیر به امر اله

مشود.

نظریه مختار در کلمهای «آیات اله»

در مورد بحث نیز نباید سراغ معنای لغوی رفت و گفته شود: «آیات» جمع «آیه» است و «آیه» برای «دلیل» است، پس «والذین
كفروا بآیات اله» یعن « بدلایل اله». بله باید توجه شود به اینه تعبیر «آیات اله» در قرآن کریم بیشتر در چه چیزی استعمال
شده است؟ البته ما معتقدیم ملازمهای ندارد که یك كلمهای را خدا در قرآن در یك جای در یك معنا استعمال كند، در جای دیر

در ی معنای دیری استعمال كند، در جای سوم به معنای سوم استعمال كند.

 ول وقت مراجعه مشود ملاحظه مگردد که کلمهای «آیات اله» غالباً در قرآن استعمال شده، «ما یجادل ف آیات اله» که
جدال در آیات خدا فقط در قرآن معنا دارد، در ادله دیر كه دال بر وحدانیت خدا است مجادله معنا ندارد.

مثل كلمهی «اهل بیت»، که ی از اشالات که مرحوم والد ما (رضوان اله تعال علیه) به مرحوم طباطبائ داشتند این بود که
که باید ببینیم کلمهای «اهل البیت» در قرآن چه بار مفهوم فرمود: ایشان باز روی معنای لغوی «اهل بیت» رفته، در حالم

دارد و معنایش چیست؟

شود لذا اگر كساز اسباب كفر شمرده م ار القرآن است که یه» انپس مراد از کفر در آیه شریفه «والذین كفروا بآیات ال
بوید من خدا را قبول دارم، پیامبر را هم قبول دارم ول نعوذ باله قرآن را قبول ندارم این خودش از اسباب كفر است و آثار

کفر مترتب مگردد.

بنابراین «آیات اله» در قرآن بار مفهوماش نفس «آیات قرآن» است «والذین كفروا بآیات اله» اگر نفس«قرآن» مراد باشد در
این هنام در قرآن توحید، نبوت، معاد و قصه های فراوان وجود دارد که همه را شامل مشود ول دیر مطلوب مطابقاش
این نیست، مدلول مطابق آیه، كفر به «قرآن» است، مگوئیم قرآن را قبول ندارند و لذا مشل كفار صدر اسلام دو چیز بود،

ی اینه قرآن را قبول نداشتند و ی معاد را قبول نداشتند، آیه هم همین را مگوید «والذین كفروا بایات اله و لقائه».

در نتیجه اینه مرحوم علامه طباطبائ مفرمایند: «آیات» جمع «آیه» است یعن «دلیل»، دلیل هم عام است و اطلاق دارد و
همه ادله را مگیرد، کلام صحیح نیست زیرا در آیات زیادی كلمهی «آیات اله» در خود «قرآن» استعمال شده است و از

آنجا که در غالب موارد استعمال در این معنا شده پس در این مورد بحث نیز این چنین است.

نته: در معنای مطابق توجه به معنا و مدلول التزام نمشود، شارع هم به آن توجه ندارد ومفرماید: كس كه كفر به این قرآن
به توحید، نبوت، معاد و صفات خدا نداشته باشد مثلا «و ند هر چند قرآن یك آیهای داشته باشد که ربطنماید و قرآن را قبول ن
جاء رجل من اقْص الْمدینَة»[15] اگر كس همین را به عنوان قرآن انار كند کافر شمرده مشود، قرآن را اگر كس کافر شد و

انار كرد.

البته نمتوان در قرآن بوئیم قطعاً این چنین است بالأخره قرآن دارای احتمالات زیادی است، در میان این سه احتمال این
احتمال كه «آیات اله» مراد «قرآن» باشد اقرب است.



و در تفسیر طبران هم که آمده: «الذین یجحدوا بایات اله والقرآن» بنابر عطف تفسیری منحصر به قرآن مشود.

بنابراین عمده این است كه این سه احتمال در این آیه شریفه داده مشود و نظر مختار این است که احتمال سوم اقرب است و
تهاش این است كه معاد خیلفرمودند ن شود درست است علامه طباطبائبر اساس احتمال سوم، عطف خاص بر عام نم

اهمیت دارد ول تا ممن است ی راه ط شود كه عطف خاص بر عام نشود و این جهت هم در آن ملاحظه شود و طبق این
احتمال سوم نیز، خداوند تبارك و تعال روی مسئلهی كفر به معاد عنایت دارد، خداوند تبارك و تعال مفرماید: «والذین كفروا

بآیات اله و لقائه» یعن «كفروا بالقرآن»، «ولقائه» یعن معاد.
 و مؤید بر احتمال سوم، جمله «اولئك یئسوا من رحمت» است چون كس كه خدا را اصلا قبول ندارد و چیزی به نام رحمت

خدا را باور ندارد در این هنام مأیوس شدن از رحمت خدا یعن چه؟ معنا ندارد، كافر كه خدا را قبول ندارد لذا یأس از رحمت
خدا معنا ندارد. اما اگر «والذین كفروا بآیات اله» مراد منرین قرآن باشد در این صورت منرین قرآن كسان بودند كه خدا را

قبول دارند، با این وجود خدا مفرماید اینها باید از رحمت من مأیوس باشند.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

لیفْع نم تَدُوا وتَعراراً لض نوهسلا تُم وفٍ ورعبِم نوهِحرس ووفٍ ارعبِم نوهسمفَا نلَهجا لَغْنفَب ساءّالن ذا طَلَّقْتُما [1] ـ  «و
ذلكَ فَقَدْ ظَلَم نَفْسه و لا تَتَّخذُوا آیاتِ اله هزواً و اذْكروا نعمت اله علَیم و ما انْزل علَیم من الْتابِ و الْحمة یعظُم بِه و اتَّقُوا

اله و اعلَموا انَّ اله بِل شَ‏ء علیم». ‏بقرة : 231.
[2] ـ «تلْكَ آیات اله نَتْلُوها علَیكَ بِالْحق و انَّكَ لَمن الْمرسلین». ‏بقرة : 252.

[3] ـ «من قَبل هدى للنَّاسِ و انْزل الْفُرقانَ انَّ الَّذین كفَروا بِآیاتِ اله لَهم عذاب شَدیدٌ و اله عزیز ذُو انْتقام». ‏آل‏ عمران : 4.
[4] ـ  «انَّ الدِّین عنْدَ اله اسلام و ما اخْتَلَف الَّذین اوتُوا الْتاب الا من بعدِ ما جاءهم الْعلْم بغْیاً بینَهم و من یفُر بِآیاتِ اله فَانَّ

اله سریع الْحساب». ‏آل‏عمران : 19.
[5] ـ «یا اهل الْتابِ لم تَفُرونَ بِآیاتِ اله و انْتُم تَشْهدُون‏».آل‏عمران : 70.

[6] ـ «و كیف تَفُرونَ و انْتُم تُتْل‏ علَیم آیات اله و فیم رسولُه و من یعتَصم بِاله فَقَدْ هدِی ال‏ صراط مستَقیم». ‏آل‏عمران :
.101

[7] ـ «و انَّ من اهل الْتابِ لَمن یومن بِاله و ما انْزِل الَیم و ما انْزِل الَیهِم خاشعین له لا یشْتَرونَ بِآیاتِ اله ثَمناً قَلیلا اولئكَ
لَهم اجرهم عنْدَ ربِهِم انَّ اله سریع الْحساب». آل‏عمران : 199. ‏

[8] ـ «و ما تَاتیهِم من آیة من آیاتِ ربِهِم الا كانُوا عنْها معرِضین». ‏الأنعام : 4.
[9] ـ «ما یجادِل ف‏ آیاتِ اله الا الَّذین كفَروا فَلا یغْرركَ تَقَلُّبهم ف الْبِلاد». غافر : 4.

[10] ـ الشاف عن حقائق غوامض التنزیل، ج‏3،  449.
ذاته و صفاته و أفعاله، فیدخل فیها النشأة الأول وینیة و التنزیلیة الدالة عل‏ أی بدلائله التهوا بِآیاتِ الفَرك الَّذِین [11] ـ «و

ف لا یناسب المقام». ‏روح المعان صحة البعث و الآیات الناطقة به دخولا أولیا، و تخصیصها بدلائل وحدانیته تعال الدالة عل
تفسیر القرآن العظیم، ج‏10، 353.

[12] ـ ج‏6 ،  245.
[13] ـ (و الَّذِین كفَروا بِآیاتِ اله و لقائه اولئكَ یئسوا من رحمت و اولئكَ لَهم عذاب الیم) أی و الذین كفروا بالدلائل الت نصبها

سبحانه ف الون دالة عل توحیده، و الدلائل الت أنزلها عل رسله مرشدة إل ذلك، و جحدوا لقاءه و الورود إلیه یوم تقوم
الساعة، أولئك لا أمل لهم ف رحمته، لأنهم لم یخافوا عقابه، و لم یرجوا ثوابه، و لهم عذاب مؤلم موجع ف الدنیا و الآخرة». تفسیر

المراغ ج‏20، 128.
[14] ـ نحل : 1.



[15] ـ «و جاء رجل من اقْص الْمدینَة یسع‏ قال یا موس‏ انَّ الْمَ یاتَمرونَ بِكَ لیقْتُلُوكَ فَاخْرج انّ لَكَ من النَّاصحین‏».
قصص : 20.


