
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » تقسیمات مقدمه واجب »

در تاریخ ۱۵ مهر ۱۳۸۱

مقدمه واجب
جلسه 9 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته و پاسخ مرحوم آخوند

فرمايش مرحوم محقق خراسان(قده) را بر حسب آنچه که در کتاب کفايه عنوان فرمودهاند بيان کرديم. نظير اين مطلب را
مرحوم آخوند در آخر حاشيه بر رسائل، بعد از اتمام حواش بر رسائل ي فوائدي دارند، که اين فوائد در مسائل فقهيه و در

معضلات مسائل اصوليه است.

آنجا در ي از فوائد به عنوان «فائدة ف تقدم شرط علل المشروط»، همين  بحث شرط متأخر را بيان کردهاند و همين نظريهاي
گويند اين تحقيقرا که در کتاب کفايه مطرح کرده‌اند. ابتدا در آنجا به طور مفصل و با تحليل کامل ارائه دادهاند، در آخر هم م

است که ما به آن رسيديم و ظاهرا قصد گفتن اين را دارند که قبل از ما کس اين نظريه را اظهار نرده است.

نته اين است که بعض گمان کردهاند بين آنچه مرحوم آخوند در فوائد مطرح کرده و آنچه در کتاب کفايه عنوان کرده، فرق
وجود دارد، در حال که با دقت بيشتر مشخص مشود که فرق وجود ندارد.

يعن همين تفصيل که بين «شرايط حم» و «شرايط مأموربه» دادهاند، در فوائد هم اختيار کردهاند و بين نظر ايشان در کفايه و
فوائد فرق نيست.

حالا بعد از بيان اين نته ببينيم آيا اين جواب که براي حل اشال در شرط متأخر دادهاند متواند براي ما قابل قبول باشد يا
خير؟

نقد پاسخ مرحوم آخوند

در اينجا دو اشال بسيار جزئ بر کلام مرحوم آخوند وجود دارد. اينها را بوييم تا آن اشال سوم که کلام مرحوم نائين است
را بیان کنیم.

داند، در حالشرط م ل: اين بيان مرحوم آخوند بر خلاف ظواهر أدله است. ظاهر أدله، خود اجازه را در بيع فضولال اواش
که مرحوم آخوند وجود علم اجازه و وجود ذهن و وجود لحاظ را شرط قرار دادهاند. ظاهر أدله اقتضاء مکند که خود

اجازه‌ی خارج شرط باشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/96
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ممن است مرحوم آخوند جواب دهند که بله، ظاهر أدله اين است، اما وقت برهان عقل پيدا کرديم بر اينه اين ظاهر، قابل
خود اجازه خارج کند که دست از ظاهر برداريم. ظاهر اين است که در بيع فضولما را وادار م التزام نيست، برهان عقل

شرط است. وقت برهان آورديم و با برهان گفتيم آن اجازه نمتواند شرط باشد، بايد در ظاهر تصرف کنيم.

راه ،کنیم که بله، اگر ما براي حفظ ظاهر و براي مخدوش نشدن برهان عقل‌را جواب دهند، عرض م اگر ايشان چنين مطلب
جز تصرف در اين ظاهر نداشته باشيم، حق با شماست، اما اگر بعد گفتيم راه وجود دارد که نه قاعده عقليه مخدوش شود و نه

ظاهر از بين برود، آنجا وجه براي تصرف ظاهر نيست. اين اشال جزئ به مرحوم آخوند.

اشال دوم: مبناي فرمايش آخوند بر اين بود که وجود خارج نمتواند در تصورات ذهنيه مؤثر باشد و تصورات ذهنيه نمتواند
در خارج مؤثر باشد. بعض گفته‌اند اين قاعده درست نيست، ما امور ذهنيهاي داريم که در خارج مؤثر است. مثال زدند که

خوف نفسان، موجب زرد شدن چهره و پريدگ رن انسان مشود. زردي چهره امري خارج است، اما علت آن ي امر
خارج نيست، بله امري نفسان است.

اشال دوم را زياد دنبال نمکنيم، چون در ي از بحثها عرض کردم بعض از مباحث به بحث معقول و فلسفه بر مگردد،
آنجا بايد ديد در باب علت و معلول، آيا سنخيت از حيث ظرف لازم است يا نه؟ يعن اگر معلول ذهن است، علت آن هم بايد

ذهن باشد يا اگر معلول خارج است ظرف علت آن معلول هم بايد خارج باشد يا نه؟

نقد محقق نائین بر پاسخ مرحوم آخوند

اشال سوم: اشال مهم است که در فرمايشات مرحوم نائين(قده) است. مرحوم نائين(در کتاب أجود التقريرات) در برابر
آخوند فرموده‌اند: بيان و تحليل شما ف غير موضعه است و ارتباط به محل نزاع در باب شرط متأخر ندارد. به مرحوم آخوند

اشال کردهاند که شما، بين قضاياي حقيقيه و خارجيه خلط کردهايد.

‐ قبلا هم عرض کرديم که از اصول مرحوم نائين دو تقرير موجود است. اين دو تقرير مربوط به دو دوره بحث اصول ايشان
است. ي تقرير را مرحوم محقق کاظم يا کاظمين نوشته، به نام «فوائد الاصول» و تقرير دير را مرحوم محقق خوئ نوشته

به نام «اجود التقريرات». تقرير در اصطلاح، به معن اين است که نظريات که استاد تقرير کرده، نويسنده آن نظريات را
آنطوري که خودش فهميده نوشته، فرض اينه صحبتهاي من را شما بما هو هو بنويسيد، عنوان تقرير را ندارد، تقرير آن بوده

که مثلا ي استاد بزرگ مانند مرحوم نائين، نظريات و مطالب را اظهار مکردند و تلامذه مهم ايشان نظريات ايشان را در
قالب آنچه که خودشان فهميدهاند نوشتهاند.

اين بيان، هم در فوائد و هم در أجود التقريرات آمده است. مرحوم نائين چهار مطلب را بعنوان مقدمه بيان کردهاند.

مطلب اول: علل عقليه از محل نزاع در باب شرط متأخر خارج است. يعن ما که در اصول بحث مکنيم آيا شرط متأخر امان
دارد يا نه، مرادمان از اين شرط؛ علل عقل نيست، محال و ممتنع است که علت عقل، متأخر از معلول باشد.

مطلب دوم: عنوان انتزاع هم از محل نزاع در باب شرط متأخر خارج است. در اين مطلب اشاره دارند به صاحب فصول(ره)،
که ایشان براي اينه اشال در شرط متأخر را حل کند، گفته خود اجازه خارج عنوان شرط را ندارد، آنچه عنوان شرط را در

بيع فضول دارد، عنوان انتزاع به نام تعقب و لحوق است.



صاحب فصول فرموده، شارع که مگويد بيع فضول صحيح است و اين نياز به اجازه دارد، شرط تحقق مليت، خود اجازه
نيست، بله لحوق الاجازه است، تعقب العقد للاجازه است. تعقب عنوان است که از اين عقد انتزاع مکنيم. يعن عقدي الان

واقع شده، اجازهاي که دو روز يا دو سال دير بيايد، از خود اين عقد عنوان را انتزاع مکنيم، مگوييم «هذا العقد متعقب
اللاجازة». اين تعبير در کلمات مرحوم شيخ انصاري(قده) هم وجود دارد.

مرحوم نائين در امر دوم مفرمايد: اگر کس شرط را در وادي عناوين انتزاعيه ببرد، از محل نزاع خارج شده و نزاع عناوين
انتزاعيه را شامل نمشود. چون عنوان انتزاع وجود خارج ندارد و قائم به منشأ انتزاع است و شرط را که بحث مکنيم

شرط است که وجود خارج داشته باشد و متعلق تليف مولا باشد. چيزي که وجود خارج ندارد، نمتواند متعلق تليف مولا
باشد.

مولا اگر بفرمايد «يجب التعقب»، تعقب که وجود خارج ندارد. هميشه تليف به چيزي تعلق پيدا مکند که قابليت تحقق در
عالم خارج را داشته باشد. و عنوان انتزاع قابليت تحقق در خارج را ندارد و اصلا وجود خارج ندارد.

لذا در جاي خودش مگويند؛ «عناوين الانتزاعيه موجودة بوجود منشأ الانتزاع»، اما خودشان وجودي ندارند.

لذا در اين مطلب دوم، مرحوم نائين مفرمايد کسان مانند صاحب فصول، که مخواهند شرط را به عنوان انتزاع برگردانند،
درست نيست، عناوين انتزاعيه داخل در محل نزاع نيست.

مطلب سوم: شرايط مأمور به هم از محل نزاع خارج است. يعن با اين مطلب سوم نيم از تحقيق مرحوم آخوند خراسان را از
بين مبرند. مرحوم آخوند فرمودند شرط متأخر، دو نوع است؛ شرط متأخري که يا «شرطٌ للحم»، أعم از حم تليف و

وضع، و يا شرط متأخري که «شرطٌ للمأمور به»، مأمور به يا متوانيم بوييم متعلق تليف. اينها تعابيري است که متوان
بيان کرد.

مرحوم نائين فرمودهاند که شرايط مأمور به از محل نزاع خارج است. شرط مأمور به، به معناي اين است که وقت مگوييم
غسل ليل شرط براي صحت صوم زن مستحاضه کثيره است، يعن صحت اين صوم، مقيد به اين غسل است. معناي شرط؛

تقييد است.

بعد فرمودهاند همانطور که بعض اجزاء داخل مأمور به متوانند متأخر از بعض دير شوند، قيود و شرايط مأموربه هم
همينطور است. تعبير ايشان اين است که  «الشرط کالجزء»، شرط يعن؛ «شرط مأموربه» اينها را خوب دقت کنيد تا مخلوط

ننيد.

فرمودهاند شرط مأموربه، مانند اجزاء مأمور به هستند، شما چطور در نماز مگوييد ي جزء نماز، سجده است، اين جزء مؤخر
از تبيرة الاحرام است، اين شرط هم مانند آن جزء مباشد. بعبارة أخري غسل ليل جزء آن مأمور به مشود.

به عبارت دير در نظر ايشان، شرط مأمور به، جزء است، بين شرط و جزء در باب مأموربه فرق وجود ندارد.

پس ايشان مفرمايند همانطور که بعض از اجزاء مأموربه متوانند متأخر از بعض اجزاء دير شوند، شرط هم مانند جزء
متواند مقدم، مقارن و متأخر باشد.

اينجا اشال و جواب را مطرح کرده‌اند و فرمودهاند اگر کس اشال کند که اگر شرط، مانند جزء است، در باب اجزاء، امر به



مرکب، امر به اجزاء است. شما وقت مگوييد امر به صلاة پيدا کرده، امر به صلاة يعن امر به قيام، تبيرة الاحرام، رکوع و
سجده. اما در باب شرط، امر به مأموربه که امر به شرط نيست. اگر بوييد امر به شرط، امر به جزء است، بايد بوييد امر به

مأمور به، امر به شرط است.

ايشان در جواب مفرمايند ما به اين مطلب ملتزم مشويم و مگوييم امر به مقيد، امر به قيد است، امر به مأمور به، امر به
شرط است. براي اينه تا اين قيد نيايد، سوال مکنيم اگر زن روزه را انجام دهد و غروب شود، در حال که هنوز غسل ليل را

انجام نداده، آيا اين امتثال را انجام داده؟ خیر. چه زمان اين زن مولا را امتثال کرده؟ امتثال زمان است که غسل هم بيايد.

اگر امر به مأموربه و مقيد، امر به قيد نباشد، قبل از غسل بايد بوييم اين زن امتثال خودش را انجام داده، در حال که مسلما
امتثال خودش را انجام نداده است.

بنابراين در اين امر سوم، ايشان شرايط مأموربه را از محل نزاع در باب شرط متأخر، خارج مکنند. يعن مگويند شرط
مأموربه، حم جزء را دارد. همانطوري که بعض از اجزاء، متأخر از بعض دير است، اين شرط هم متواند متأخر باشد.

و اما عمده، مطلب چهارم مرحوم نائين است.
مطلب چهارم: ايشان ابتدا مقدمهاي را بيان مکند. مفرمايد علل غائيه که ما تعبير به علل تشريعيه مکنيم، اين علل تشريعيه
وجوداً از متعلق تليف هم متأخر است. ما مگوييم علت تشريع نماز؛ معراج المؤمن و ذکر اله و... است. علت تشريع روزه؛
تقوا است. اين علل تشريعيه نه تنها از خود وجوب، متأخر است، بله از متعلق وجوب، يعن آن عمل خارج هم متأخر است.

يعن بايد عمل بيايد بعد که عمل آمد، آن فائده و آنچه حمت اين تشريع بوده، محقق شود.

اين مقدمه را براي اين مفرمايند که علل غائيه يا علل تشريعيه تأثيري در جعل مولا ندارد. علت غائ چون وجودش مؤخر است
حت از عمل و متعلق، اين تأثيری در جعل مولا ندارد.

آنچه که در جعل مولا مؤثر است، مولا ملاحظه مکند و علم دارد، اين ملاک و غایت بر اين عمل مترتب مشود. اين علم مولا
سبب مشود تا اين عمل را واجب کند، يعن سبب تشريع اين عمل مشود.

براي توضيح اين مطلب مفرمايند دو نوع قضيه داريم؛ ي قضاياي خارجيه و ديري قضاياي حقيقيه. اين را توضيح مدهند
ه در قضاياي حقيقيه است، در قضاياي حقيقيه هم از نظر محلنزاع اولا در قضاياي خارجيه نيست، بل ويند محله ببراي اين

نزاع، محدود مکنند.

فرق بين قضيه خارجيه و حقيقيه چيست؟ اجمالا قضيه خارجيه به آن مگويند که موضوع، ي شخص يا اشخاص معين در
گويد: «أکرم زيداً»، زيد را اکرام کن. اين قضيه خارجيه است. اما اگر موضوع در يعالم خارج است. مولا به عبد م

ه ينيست، بل بود، مثلا مولا گفت «اکرم العالم»، عالم را اکرام کن، عالم شخص معين خارج عنوان کل قضيهاي ي
عنوان کل است، اين را مگويند قضيه حقيقيه.

حالا که فرق اجمال اينها روشن شد، فرقهاي اساس بين قضيه خارجيه و حقيقيه را به اين بيان عرض مکنيم.

1ـ در قضيه خارجيه ‐همانطور که در تعريف بيان کرديم‐ موضوع، ي فرد يا اشخاص است. مگوييم «اکرم زيداً»؛ يا
«أکرم من ف الصف»، اينهاي که اينجا جمع هستند را اکرام کن. اما در قضيه‌ی حقيقيه؛ موضوع، ي عنوان کل است، کاري



به شخص ندارد.

2ـ در قضيه خارجيه، نياز به صغري و کبري نداريم. مولا مگويد «أکرم زيداً»، اين هم زيد است و ما آن را اکرام مکنيم. اما
در قضيه حقيقيه وقت مولا مگويد «أکرم العالم»، بايد صغري و کبري درست کنيم، بوييم: «زيدٌ عالم»، زيد عالم است، و

مولا گفته «أکرم العالم»، پس اکرام زيد واجب است. پس در قضيه خارجيه، صغري و کبري نداريم اما در قضيه حقيقيه داريم.

3ـ در قضاياي خارجيه، تشخيص موضوع و تشخيص قيود موضوع با مولاست، اما در قضيه حقيقيه تشخيص موضوع و قيود
موضوع، با سامع و مخاطب است.

خوب دقت کنيد چون بزناه کلام مرحوم نائين با اين همه توضيح که بيان کرديم در اين قسمت از مطلب ايشان است.

در قضاياي خارجيه، مولا خودش فر مکند که زيد رفيق مولاست، بعد از اينه که خودش تصور مکند، به عبدش مگويد
«أکرم زيداً»، عبد بايد زيد را اکرام کند، ولو اينه عبد يقين دارد که زيد دشمن مولاست، اما حق دخالت ندارد. تشخيص صديق

بودن زيد، چون در قضيه خارجيه است، به اختيار خود مولاست.

اما در قضاياي حقيقيه اگر مولا گفت «أکرم العالم»، تشخيص اينه اين زيد عالم است يا نه، به عهده خود فرد است. تشخيص
اينه اين عنوان انطباق بر زيد دارد يا نه، بر عهده مخاطب است، اين ارتباط به مولا ندارد.

در اينجا ي مطلب فقه را هم مثال مزنند، مثلا اگر مولا بويد هر کس رفيق من است، داخل منزل بيايد. اينجا اگر اين را
بعنوان قضيه خارجيه بويد، آن کس که در بين اصدقاي مولا است و مولا فر مکند رفيق او است، او هم متواند وارد منزل
شود. اگر به نحو قضيه حقيقيه باشد، آن کس که مداند در باطن دشمن مولاست، حق ورود به خانه را ندارد و ورود او حرام

است.

پس در قضيه خارجيه، تشخيص قيود به دست خود مولا و آمر است، اما در قضيه حقيقيه، تشخيص و تطبيق عنوان و قيود
موضوع، همه در اختيار مخاطب و سامع است.

از اينجا مرحوم نائين مفرمايند: ما ي جعل و ي مجعول داريم. در باب مراتب حم، مرحوم آخوند در کفايه فرمودهاند حم،
چهار مرتبه دارد؛ ملاک، انشاء، مليت و تنجس.

اما مرحوم نائين با مرحوم آخوند مخالف است و مفرمايد حم، دو مرحله بيشتر ندارد؛ ي مرحله‌ی انشاء است، که از مرحله
انشاء تعبير به «مرحله جعل» مکند، و ديري مرحله مجعول، که همان «مرحله فعليت حم» است.

بعد مفرمايد فرق دير بين قضاياي خارجيه و حقيقيه، که از همين فرق سوم توليد مشود اين است که در قضاياي خارجيه،
بين فعليت جعل و مجعول، ملازمه است. عقلا انفاک بين فعليت جعل و فعليت مجعول امان ندارد، اما در قضاياي حقيقيه

بين فعليت جعل و فعليت مجعول، امان انفاک وجود دارد.

در قضاياي خارجيه، قيود و شرايط موضوع به مولا و آمر برمگردد، يعن آمر تصور مکند که زيد دوست او است، پس
وجوب اکرام را انشاء مکند، اينجا بين فعليت جعل و فعليت مجعول جداي نيست. اما در قضاياي حقيقيه، مولا استطاعت را

تصور مکند، اگر خاطرتان باشد، در اصول الفقه به جاي اين تصور، کلمه «مفروض الوجود» آورده بود، مولا وجود



استطاعت را فرض مکند، بعد مگويد حج واجب است.

اين قسمت فرض وجود استطاعت، شرطٌ للجعل، يعن شرط است براي اينه مولا بتواند وجوب را بيان کند. اما استطاعت
خارج، شرطٌ للمجعول، يعن اگر وجوب حج بخواهد بر من فعل شود، از مرحله انشاء بيايد ذمه من را بيرد و فعل شود،

استطاعت خارجيه لازم است.

پس در قضاياي حقيقيه، مشود انشاء که به آن جعل مگوييم، به مرحله فعليت برسد، اما مجعول هنوز فعليت پيدا نند.
انفاک بين جعل و مجعول در قضاياي حقيقيه، طبق نظر مرحوم نائين امان دارد، اما انفاک بين جعل و مجعول در قضاياي

خارجيه امان ندارد.

مرحوم نائين اين همه مطلب را که در اين امر چهارم بيان کردند، براي اين است که بفرمايند شرط جعل از محل نزاع در باب
شرط متأخر خارج است و شرط مجعول داخل است. حالا اين مطلب تميل دارد، حتما فرمايش مرحوم نائين را ببينيد، و اين

تميل و توضيح را فردا عرض مکنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


