
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آيات معاد 2 »

در تاریخ ۲۴ آذر ۱۳۹۶

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مرحوم علامه طباطبای (رضوان اله تعال علیه) «باء» را در آیه شریفه «ذلكَ بِانَّ اله هو الْحق»  به معنای سببیت گرفتند لذا
این آیه شریفه را به عنوان سبب برای آیه پیشین قرار دادند.

و در «الجدول ف اعراب القرآن»[1] نیز «باء» را «باء سببیت» معنا کرده، و در كنز الدقایق[2] چنین آمده: «ذلك بأن اله هو
الحق أی بسبب أنه الثابت ف نفسه الذی به تتحقق الاشیاء».

و اشالات قول به سببیت مطرح شد و نظر مختار این شد که آیه ششم و آیه هفتم نتیجهی آیه پیشین است و در كتب ادبیات نیز،
همان طوری كه «باء» برای سببیت آمده «باء» برای غایت یعن نتیجه نیز ذكر شده.

وجه اختصاص نتائج پنج گانه به آیه پیشین از دیدگاه مرحوم علامه

ایشان بعد از اینه «باء» را در آیه شریفه، «باء سببیت» برای خلقت انسان و گیاه قرار م دهند م فرمایند: اگر سائل بپرسد
كه این خلقتها، نتایج مهم در ابواب توحید دارد، در مسئلهی ربوبیت خداوند تبارك و تعال، در نف شركاء در عبادت و در

اینه خدا علیم است، منعم است، جواد است، چرا این نتایج ( تعبیر به کار بردن نتیجه یا نتائج، که برخلاف مبنای ایشان در آیه
شریفه است، ناخوداگاه در میان کلماتش پیدا است) را خداوند متعال در آیه ششم و هفتم مورد توجه قرار نداده و مفرماید

«ذلك بأن اله هو الحق أنه یح الموت، أنه عل كل شء قدیر....» در حال که خداوند اینجا متوانست نتایج مهمتری را بیان
كند اما مطرح نرد. پس وجه اختصاص این نتایج به آیه پیشین چیست؟

حقّیت مطلقهی خداوند متعال ی از ادلهی اثبات معاد

پاسخ این است که:[3] از آنجا که سیاق آیات در مقام اثبات بعث است چون مفرماید: «یا ایها الناس إن كنتم ف ریبٍ من
البعث» و وزان این آیات نیز، وزان آیات مثبت بعث است، لذا با توجه به این دو مطلب؛ نتیجه گرفته م شود كه این آیه شریفه

پنجم تا هفتم مخواهد از طریق حقّیت مطلقهی خداوند تبارك و تعال، اثبات بعث نماید؛ بیان حقّیت مطلقه به این نحو است:

ف صفاته، حق ف ذاته، حق ف حق شود؛ یعن الاطلاق» تعبیر م عل اگر یك موجودی حقّیت مطلقه پیدا كرد از آن به «حق 
افعاله، در همهی امور حق است. اولین قاعدهای كه م توان از موجود حق عل الاطلاق استفاده کرد این است كه «الحق لا

یصدر منه إلا الحق»، آنچه از حق صادر مشود فقط حق است، هر فعل از خداوند تبارك و تعال صادر م شود حق است،
این قاعده حت در اعتباریات هم جریان پیدا مكند حت در فقه و اصول هم این قاعده نافع است، هر حم كه از خداوند تبارك

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2200
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


و تعال صادر مشود هر چند در امور اعتباری از واجبات، از محرمات، در جزاییات از جمله حقوق مربوط به رجال، نساء،
صبیان، تمام اینها «لا یون إلا الحق» همهاش حق است.

البته مرحوم علامه به مباحث اعتباریات اشارهای نفرموده اند چون فقط مخواهند در باب بعث كه فعل خداست نتیجه بیرند
لذا فقط همان را مطرح کرده اند ول وقت که برای خداوند تبارك و تعال حقّیت عل الاطلاق ثابت باشد پس شامل همهی امور

م شود. و این بحث بسیار كلیدی و لطیف است که در تفسیر، در بحث اعتقادیات و هم در مباحث اعتباریات نیز م تواند
مورد استدلال قرار بیرد.

در نتیجه وقت گفته م شود خدا حق است و حق عل الاطلاق است یعن ف ذاته، صفاته و افعاله، ف احامه، تمام احام که
از او صادر م شود حق است پس این بیان که احام خداوند تبارك و تعال بر اساس عدل است کلام باطل است زیرا اگر بر
اساس عدل باشد در باب دیه مثلا، با مشل مواجه خواهیم شد به این صورت که اگر شخص، ی آدم ب ارزش و بخاصیت

را بشد از نظر دیه، با کشتن یك مجتهد و یا ی طبیب درجه ی، مساوی است و دیه در تمام اینها ی است، أین العداله؟ و
نم توان گفت چون خداوند تبارك و تعال عدل است یعن ذاتش صفاتش افعالش عدل است پس باید احامش هم بر اساس

عدل باشد.

و طبق مبنای اصول که اختیار شد ما این را مورد انار قرار دادیم و گفتیم ملاکات دیری دارد لذا باید این را تصحیح كرد و
طبق قاعدهی که در اینجا از آیه شریفه استفاده مشود كه تمام افعال و احام اله حق است باید پیش رفت و ارتباط به مسئله

عدل ندارد.

کلام مرحوم شیخ طوس در فارق بین حق و عدل

ایشان در ذیل همین آیه شریفه «بِانَّ اله هو الحق» مفرماید: «العدل جعل الشء عل قدر ما تدعوا إلیه الحمة»، عدل قرار
شود «و الحق ف ء لحاظ مكند آن شمت اقتضا مبه مقداری كه ح كند، یعنمت اقتضا مء، به اندازهای كه حدادن ش

الاصل جعل الشء لما هو له فیما تدعوا إل الحمه»، حق «جعل الشء» است «لما هو له»، برای آنچه كه این شء برای آن
است، «فیما تدعوا إلیه الحمه» در آنچه كه حمت به آن دعوت مكند، یعن در باب عدل «عل قدر الحمه» است ول در

باب حق «جعل الشء لما هو له» است.[4]

برند، مصداق حق م در بحث شرور مثل خلقت حیوانات درنده و آفات سماوی و زلزله و سیل و ... كه همه ای اینها از بین م
باشند نه مصداق عدل. زیرا «الحق جعل الشء لما هو له»، این حیوانات درنده را خدا خلق كرده و هدف هم از آن دارد، اما «ما

هو له» آن، نتیجهاش یك حمت دارد، «فیما تدعوا إل الحمه» بالأخره یك غایت و هدف دارد.

بنابراین عدل «عل قدر الحمه» است اما در حق باید یك هدف برای آن ترسیم شود، فرض كنید هدف زلزله این است كه مردم
را متوجه خداوند تبارك و تعال كند و این عنوان حق پیدا م کند و باطل نیست، باطل آن است كه هدف ندارد اما حق آن است
عدل یعن «توان گفت «هذا عدل اما نم «این حیوانات عجیب الخلقه را خلق کرده« هذا حق كه هدف دارد خداوند تبارک تعال

اینه انسان هر چیزی به قدر حمت آن را قرار دهد و بحث خلقت، دارای هدف است منته هدف حیمانه نه یك هدف غیر
،عقلای

لذا وقت که گفته م شود احام اله حق است دیر لازم نیست سراغ ملاکات رفت تا ببینید عدالت كجای آن قرار گرفته بله
بر اساس حق است یعن خداوند متعال یك هدف دارد، خدا دیه را قرار داده به هدف اینه عقوبت بشود، هدفش عقوبت است لذا



دیه ی مجتهد و یك دكتر، با دیه یك آدم بخاصیت، یا دیه ی بزرگ با ی بچه، فرق نمكند، و همه ای اینها بر اساس حق
است.

بازگشت تمام افعال عالَم به حق و باطل نه به عدل و ظلم

از آنجا که مسئله حق در مقابل باطل قرار م گیرد برخلاف مسئله عدل که در مقابل ظلم قرار م گیرد، درنتیجه نم توان قائل
شد به اینه هر فعل «إما أن یون عدلا»  اگر عدل نباشد عنوان ظلم پیدا م کند، بله بعض جاها اصلا از مقسم عدل و ظلم

خارج است مثلا رن آب زدن به دیوار، از مقسم ظلم و عدل خارج است و ملاك دیری برای آن در نظر گرفته شده است، مثلا
خوردن غذای مباح و طیب، نه مصداق عدل و نه مصداق ظلم است، نم توان گفت «هذا عدل» و اگر نشد «ظلم»، پس نباید

گفت هر جا عدل نشد عنوان ظلم را دارد.

 اما در مسئله حق و باطل، م توان گفت هر جا حق نباشد پس باطل خواهد بود زیرا هیچ چیزی در این عالم، از مقسم حق و
باطل خارج نیست، یا حق و یا باطل است، زدن رن به دیوار، یا بر محوریت حق است و یا باطل؟ اگر زدن این رن خاص،

دارای هدف باشد حق است و اگر نباشد باطل خواهد بود.

 در روایات غنا از ی از ائمه معصومین (علیهم السلام) سؤال شد که چرا غنا حرام است؟ حضرت فرمودند: اگر حق را یك
طرف و باطل را طرف دیر قرار بدهند غنا كدام طرف قرار مگیرد؟ سائل عرض كرد غنا طرف باطل قرار مگیرد.

پس اینه هر جا حق نباشد باطل خواهد بود، در همه امور این چنین است، در احام، در غیر احام، در افعال خدا، در افعال
مخلوق خدا، ول مسئلهی عدل و ظلم اینطور نیست و از قبیل مله و عدم مله است؛ یعن عدل جای است كه «من شأنه»

اینه عدالت در آنجا باشد، «من شأنه» اینه عدل رعایت بشود، اما آنجای كه «من شأنه» نیست دیر خارج از مسئله عدل و
ظلم خواهد بود.

مثلا  در جای که نسبت به ی مال، احتمال داده م شود که برای ی از این دو نفر است در اینجا باید گفت: عدالت این است
كه نصفش را به این فرد و نصف دیرش را به آن فرد داده شود، ول گاه اوقات  مثلا یك آدم دارد از دنیا مرود و به ی از
بچه هایش علاقه بیشتری دارد لذا در زمان حیات، مال بیشتری به این بچه م دهد. در اینجا هیچ آدم عاقل نمتواند بوید ظلم

كرده است، البته مگویند انصاف و بهتر این بود تبعیض قائل نشود ول نم توان گفت ظلم کرده است. یا شخص با اینه
اولاد کثیر دارد لن تمام اموالش را وقف برای امام حسین (علیه السلام) مكند، در اینجا این مصداق ظلم نیست هر چند در

روایات و در فقه ما سفارش شده تا اولادت هستند «قوا انفسم و اهلیم» سراغ امور دیرنروید، اما اینها مصداق ظلم نیست.

 پس یك سری امور وجود دارد كه از مقسم عدل و ظلم خارج است اما هیچ چیزی در عالم پیدا نم شود که از مقسم حق و
باطل خارج باشد، پس هر عدل، حق است ول هر حق، لازم نیست عدل باشد و عدل باید به مقدار الحمه باشد اما حق بر

اساس هدف است.

سپس مرحوم علامه مفرماید: ی از ادلهی اثبات معاد و بعث، حق مطلق بودن خداوند متعال است به این بیان که:

وقت گفته م شود خداوند متعال در ذاتش، در افعالش، در همه امورش حق است، پس این خلقت كه نسبت به انسان دارد نباید
باطل باشد بله دارای هدف است لذا اگر با مرگ دنیا، زندگ انسان به پایان برسد و معاد و بعث در میان نباشد عنوان باطل

خواهد بود، در حال که تمام افعال خداوند متعال بر اساس حق است پس معاد و قیامت وجود دارد.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ ج17،ص:90.
[2] ـ .ج9،ص:49

[3] ـ «فالذی یعطیه السیاق‐ و المقام مقام إثبات البعث‐ و عرض هذه الآیات عل سائر الآیات المثبتة للبعث أن الآیة تؤم
إثبات البعث من طریق إثبات كونه تعال حقا عل الإطلاق فإن الحق المحض لا یصدر عنه إلا الفعل الحق دون الباطل، و لو لم

ین هناك نشاة أخرى یعیش فیها الإنسان بما له من سعادة أو شقاء و اقتصر ف الخلقة عل الإیجاد ثم الإعدام ثم الإیجاد ثم
الإعدام و هذا كان لعبا باطلا فونه تعال حقا لا یفعل إلا الحق یستلزم نشاة البعث استلزاما بینا فإن هذه الحیاة الدنیا تنقطع

بالموت فبعدها حیاة أخرى باقیة لا محالة». المیزان ف تفسیر القرآن، ج‏14 ، 346 .  
[4] ـ و اصل الوصف بالحق من قولهم: حقه یحقه حقاً، و هو نقیض الباطل. و الفرق بین الحق و العدل أن العدل جعل الش‏ء
عل قدر ما تدعو الیه الحمة، و الحق ف الأصل جعل الش‏ء لما هو له ف ما تدعو الیه الحمة غیر انه نقل ال معن مستحق

لصفات التعظیم، فاله تعال لم یزل حقاً أی انه لم یزل مستحقاً لمعن صفة التعظیم بأنه الا له الواحد الذی هو عل كل ش‏ء قدیر.
التبیان ف تفسیر القرآن، ج7،ص:294.


