
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۲۲ اسفند ۱۳۹۶

کتاب الحج
جلسه 85 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است كه آیا انعتاق عبد یا بلوغ صب باید قبل المشعر باشد و ادراك مشعر انجام بشود تا حج حجة الاسلام بشود یا
این که اگر خود عرفه را هم معتقاً یا بالغاً درك كرد، كفایت مكند و این حجة الاسلام هست هر چند مشعر را ادراك نند. بیان

شد که صاحب جواهر(قدس سره) مفرماید: «لا یبعد عدم الاجزاء»، در آنجا كه كس عرفه را معتقاً یا بالغاً درك كند، اما مشعر
را درك نند، عدم اجزاء بعید نیست. بعد این سخن را به ظهور النص و فتوا مستدل كرد به این صورت كه از نصوص و فتاوا

از این دو را به تنهای بالموقف الآخر» حجه الاسلام تمام است وگرنه اگر ی شود که «ادراك احد الموقفین اذا اتاستفاده م
آورد و فقط عرفه را درك كند اما مشعر را درك نند، این برخلاف این نصوص و فتاواست.

در جلسه گذشته بیان شد که بعض از روایات مثل روایت شهاب ظهور روشن دارد در این كه اگر عرفه تنها را درك كرد مجزی
است مطلقا، خواه مشعر را درك كند یا درك نند. اشال ما به صاحب جواهر همین است.

اشال مرحوم حیم به صاحب جواهر(قدس سره)

مرحوم حیم اینجا در اشال به صاحب جواهر مفرماید: این روایات كه ظهور در این دارد كه عرفه را به تنها درك كند این
حجة الاسلامش صحیح است، بر آن روایات ادراك احد الموقفین حومت دارد و از باب حومت مقدم بر آن است؛ یعن یك

دسته روایات این روایات است كه اگر عشیه عرفه و وقوف عرفه را درك كند حج را درک کرده است (كه حت ایشان مگوید از
روایات استفاده مشود حت اضطراری عرفه را اگر درك كرد این كفایت مكند)، یك دسته روایات دیری مگوید: «اذا ادرك

المشعر فقد ادرک الحج»، آن روایات دسته اول بر این دسته دوم حومت دارد و از باب حومت مقدم است.

ایشان در بیان حومت مفرماید: «لأنّ موضوع الاجزاء ف ما نحن فیه ادراك احد الموقفین حال الحریة ف الحج الصحیح»؛
موضوع اجزاء ادراك احد الموقفین است و این روایات عرفه مگوید اگر كس عرفه را ولو اضطراراً درك كرد، این ادراك احد

الموقفین است. پس این روایت بر آن حومت داشته و این روایات را توسعه مدهد.

ایشان مفرماید: «فإذا ثبتت الصحة بإدراك عرفه وحدها مع الاضطرار»؛ وقت كه روایات مگوید اگر عرفه را به تنهای در آن
اضطراری عرفه درك كرد این كفایت مكند، «و المظنون أن الاختصار عل ذكر المشعر كان بملاحظة الزمان لأن ادراك السابق

غالباً ادراكٌ للاحق لا لخصوص وقوف المشعر».

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ایشان در ذیل كلام خود مخواهد بوید اگر كس بوید ما یك روایات هم داریم «من ادرك الجمع فقد ادرك الحج»، اینها را
چار مكنید؟ ایشان مگوید این روایات از باب غلبه است؛ یعن غالباً كس كه سابق (یعن عرفه) را ادراك مكند، لاحق را

(كه مشعر است) را نیز ادراك مكند.[1]

تبیین کلام مرحوم حیم

در اینجا سه دسته روایات داریم:

1) در یك دسته از روایات به صورت مطلق بوده و سائل مگوید یوم عرفه آزاد شده، امام(عليه السلام) مفرماید: «اذا ادرك
احد الموقفین فقد ادرك الحج»، آیا كس متواند این توهم را كند که امام(عليه السلام) كه فرموده: «اذا ادرك احد الموقفین»،

چون كس كه عرفه را درك مكند غالباً مشعر را درك مكند، مراد مشعر است؟!

،«2) یك دسته روایات هم در خصوص مشعر است: «اذا ادرک المشعر فقد ادرک الحج

3) ی دسته نیز مگوید: «من ادرك جمعاً فقد ادرك الحج» یا «اذا ادرك المزدلفه فقد ادرك الحج».

در اینجا باید چه کرد؟ آیا این روایات «اذا ادرك المزدلفة یا ادرك جمعاً» را قرینه قرار دهیم بر این كه مراد از «احد الموقفین»
مشعر است و بوئیم حت در آن روایت كه سائل سؤال كرده که روز عرفه آزاد شده، منظور امام(عليه السلام) این است كه اگر

جمع و مشعر را ادراك كرد «فقد ادرك الحج»؟! اگر این را گفتیم در اینجا دیر بحث حومت مطرح نمشود.

به بیان دیر، جمع بین این سه دسته روایات این است که به قرینه این روایات مشعر، بوئیم آنجای كه فرموده احد الموقفین،
وئیم اگر عبد قبل المشعر آزاد شد و ادرك المشعر معتقاً یا صبشود که در اینجا بمراد مشعر است. در نتیجه قول مشهور م
ادرك المشعر بالغاً، حج او تمام است. در شرایع و بسیاری از كتب فقه هم مشهور آوردند روی ادراك مشعر. در این صورت

اصلا بحث حومت در آن مطرح نمشود.

صاحب جواهر خیل صریح مگوید این نصوص و این روایات ظهور در این دارد كه عرفه مجزی است به شرط این كه اتیان
به ما بعدش بشود، این حرف صاحب جواهر است شاید آن روایت «الحج عرفة» را هم صاحب جواهر اینطور مخواهد معنا

كند، به شرط كه اتیان بما بعدش بشود كه مشعر است.

ما در مقابل صاحب جواهر گفتیم بعض از روایات مگوید اگر كس عرفه را درك كرد مجزی است مطلقا؛ چه مشعر را درك
كند و چه نند. مرحوم حیم مسئله حومت را مطرح کرده و مفرماید موضوع اجزاء ادراك احد الموقفین است، روایات عرفه

مگوید اگر اضطراری عرفه را درك كرد، این هم ادراك احد الموقفین است، پس آن حومت دارد.

در پاسخ باید گفت که اولا اضطراری عرفه همه روایات نیست، بله تنها در برخ از روایات اختیاری عرفه آمده و در برخ دیر
نیز، یوم عرفه آمده است (ممن است كس بوید عشیه، بعد المغرب است، عصر به بعد را عشیه مگویند، ول بعض از

روایات یوم عرفه دارد).

ثانیاً در اینجا بحث حومت مطرح نیست؛ زیرا در اینجا اصلا تناف در روایات نیست، یك روایت مگوید اگر كس در عرفه بالغ
شد یا در عرفه آزاد شد كفایت مكند. آن روایات كه مگوید: «ادرك احد الموقفین» باز مگوید اگر قبل المشعر هم آزاد بشود



یا بالغ بشود كاف است. نتیجه این مشود كه اگر قبل المشعر هم آزاد شد، به خود روایت احد الموقفین است كه باید بوئیم
كفایت مكند، روایات مشعر هم كه مگوید، صریح در این است كه اگر قبل المشعر آزاد بشود. بنابراین، اصلا تناف بین

روایات نیست.

بله، اگر بین روایات كه در اینجا داشتیم تناف وجود داشت، یا باید بحث حومت و بحث ورود و قرینیت را مطرح مکردیم،
منته این جواب هم جواب مرحوم آقای حیم است و هم جواب برای مشهور است، مشهور مگویند حتماً باید قبل از مشعر

آزاد شده باشد و مشعر را درک کند، ما مگوئیم نه، چند روایت داریم که اگر روز عرفه آزاد شد و عرفه را درك كرد «ثم مات»،
از اطلاق این «ثم مات» استفاده مكنیم که این مشود حجة الاسلام. اگر بچه عرفه را بالغاً درك كرد، «ثم مات قبل ادراك

المشعر»، مقتضای روایت این است كه كاف از حجة الاسلام است.

حال اگر كس در عرفه آزاد نشده و قبل المشعر آزادش كردند، باز هم مجزی است، ما در این روایات منافات نمبینیم. این نباید
در ذهن شریفتان بیاید كه بوئیم روایات كه مگوید: «اذا ادرك جمعاً فقد ادرك الحج»؛ یعن «سواء ادرك عرفه أم لم یدرك» این
یریم؛ یعنتوانیم اطلاق بكند. آن طرف قضیه را مكند، عرفه را نیز درك مكه مشعر را درك م معنا ندارد؛ چون كس اصلا
بوئیم «اذا ادرك عرفه سواء ادرك الجمع أم لم یدرك»، اما این طرف شما مگوئید: «اذا ادرك جمعاً» دیر نمتوانید بوئید:

«سواء ادرك عرفه أم لا»؛ زیرا غالباً آن كس كه ادراك مشعر مكند، عرفه را نیز درک مکند.

بر فرض اگر چنین اطلاق هم بیاید باز تناف با آن ندارد، شما اگر آن طرف تناف وجود دارد و گفتید عرفه را درك كرد، این
مجزی از حجة الاسلام است، چه مشعر را درك بند و چه نند، اصلا بعد از آن بمیرد! این مجزی است. روایات مشعر هم

مگوید اگر بالغاً مشعر را درك كرد، شما باز اینجا اطلاق گیری كنید بوئید: «سواء ادرك العرفه أم لا»، منافات با او ندارد.

ما موردی نداریم كه بوئیم یك طرف مگوید مجزی است و یك طرف مگوید مجزی نیست، اگر كس عرفه را درك كرد، مشعر
را درك نرد روایت عرفه مگوید مجزی است، اگر كس مشعر را درك كرد و عرفه را درك نرد روایت مشعر مگوید مجزی

است. در كجا وارد شده كس بوید این مورد، موردی است كه این روایات مگوید مجزی نیست و آن مگوید مجزی هست؟!

بعد نتیجه این است كه شما یك تناف ابتدای هم باشد ادرك احد الموقفین قرینه بر حج است، یعن هر كدام كفایت مكند در
نتیجه ادرك احد الموقفین قرینه است بر عدم وجود مفهوم در این دو و تمام مشود.

بدینسان، این كه مقداری تحاش از تناف داریم در این كه غالباً كس كه مشعر را ادراك كرده، عرفه را هم ادراك كرده، این
غالبش هست، ول این طرف هست یك كس عرفه را ادراك كند و مشعر را ادراك نند، اصلا صاحب جواهر(قدس سره) روی

همین جهت غلبه مگوید كس كه عرفه را ادراك مكند، مشعر را نیز ادراك مكند، روایات هم كه مگوید «من ادرك
المشعر»، صاحب جواهر هم از همین راه مخواهد بوید تناف نیست.

نهایت این است كه اگر این جنبه غلبه وجودی را در نظر بیریم، جنبه غلبه وجودی مؤید كلام صاحب جواهر است، صاحب
یرید تنافاست كه بعدی را بیاورد غالباً همینطور است، اگر این جنبه غلبه وجودی را ب گوید این به شرطجواهر هم كه م

نیست، مگوید این عرفه عرفهای است كه بعدش هم مشعر مآید، مشعر مشعری است كه قبلش هم عرفه است، اصلا نوبت به
مفهومگیری و اطلاقگیری نمرسد.

حال اگر این جهت غلبه وجود را کنار بذاریم، اگر بر فرض شارع بوید: «اذا ادرك عرفه فقد ادرک الحج»، یعن اطلاق دارد:
«سواء ادرك المعشر أن لم یدرك»، روایات كه مگوید: «من ادرك المشعر»؛ یعن «سواء ادرك عرفه ام لم یدرك»؛ بعد بوئیم با



قطع نظر از آن جنبه غلبه مگوئیم اگر یك كس مشعر را ادراك كرد عرفه را ادراك نرد، این روایات مشعر كاف است یا این که
اگر عرفه را ادراك كرد و مشعر را ادراك نرد روایات عرفه را مگوئیم كاف است.

گوید «من ادرك مشعر»؛ یعنكه م وئیم بر طبق این روایتكه بیائیم طبق یك روایت ب كه الآن ماده اجتماع در نتیجه كس
كس كه عرفه را ادراك نرده، این مگوید مجزی نیست نداریم چرا که مجزی است، مگوید كس كه مشعر را ادراك كرده هر

چند عرفه را ادراك نرده مگوید مجزی هست. نافاش چیست؟! كس كه مشعر را ادراك كرده ولو عرفه را ادراك نرده مجزی
است، چه چیز با این ناف است؟

فقط آن طرف قضیه است؛ یعن اگر این روایات «من ادرك مشعر» مفهومش این است «من لم یدرك المشعر لم یدرك الحج»،
این با آن اطلاق عرفه منافات دارد، عرفه مگوید: «من ادرك عرفه مجزٍ سواء كان ادرك المشعر أم لم یدرك»؛ این با آن منافات
پیدا مكند ول از این طرف كس مشعر را ادراك كند، دیر ما مناف نداریم، از آن طرف داریم كه اگر كس عرفه را ادراك كند

اما مشعر را ادراك نند، این مفهوم روایات «من لم یدرك المشعر» مجزی نیست.

جمعبندی و بیان دیدگاه برگزیده

امام(عليه السلام) در جواب یوم عرفه نفرموده: «من ادرك عرفه فقد ادرك الحج»، مر آن روایت «الحج عرفة» را بیاوریم كه
مفهوم ندارد، اما راویات كه بوید: «من ادرك عرفه فقد ادرك الحج» نداریم. اگر بوئیم امام(عليه السلام) در جواب سائل که
گفته اگر كس روز عرفه را درك كرد، تلیفش چیست؟ امام(عليه السلام) مفرماید: «اذا ادرك احد الموقفین»، این ظهور در

همان عرفه دارد، وقت ظهور در عرفه دارد، یعن هر چند مشعر را ادراك نند و تنها عرفه را ادراك كرد كفایت مكند.

در ادامه مگوئیم سه دسته روایات داریم؛ 1) ادراك عرفه، 2) ادراك احد الموقفین (كه روایت مطلق است)، 3) ادراك مشعر. در
اینجا سه بیان وجود دارد:

بیان نخست: شاید مشهور آن روایات مشعر را قرینه بر همه قرار مدهند و حت روایت كه در جواب یوم عرفه است با آن
روایت مشعر تصرف در آن کرده و مگویند مراد از احد الموقفین، مشعر است، این استدلال مشهور است.

بیان دوم: صاحب جواهر(قدس سره) مفرماید اگر كس عرفه را درك كرد، اما مشعر را درك نرد، کاف نیست؛ زیرا روایت
برای جای است كه هر دو را انجام بدهد؛ یعن اصلا بوئیم مشعر تنهای هم فایده ندارد، بله این حاج باید هم عرفه و هم

مشعر را درك كند. این روی بیان صاحب جواهر كه اگر روی مسئله غلبه خارج جلو بیایند.

بیان سوم: این است كه بوئیم «من ادرك عرفه» كاف است هر چند مشعر را درک نند. مفهوم روایات «ادرك المشعر»
مگوید: «لو لم یدرك المشعر فلا یجزی». اگر ما بودیم و همین دو روایت، در اینجا بین اینها تناف به وجود مآمد، اما این تعبیر

كند یعنكفایت م هر كدام به تنهای كند؛ یعناحد الموقفین» كه در روایات به صورت مطلق آمده، جمع بین این دو م»
ظهور روشن در این است كه اطلاق روایات «من ادرك احد الموقفین» را باق گذارده و آن را قرینه قرار بدهیم بر این كه هم

عرفه به تنهای كفایت مكند و هم مشعر، اگر اینها نبود بین اینها تناف به وجود مآمد و باید آن وقت حل تناف مكردیم.
نتیجه آن که، مجموعاً درباره این سه دسته روایات، این سه مطلب را متوان گفت و همین مطلب اخیر قوی است. لذا اگر

كس عرفه به تنهای هم درك كرد ولو مشعر را نیز درك نرد كاف است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين



[1] ـ «لن مع ذلك قال ف الجواهر: «و لو فرض تمنه من موقف عرفة دون المشعر، فلا یبعد عدم الإجزاء، ضرورة ظهور
النص و الفتوى ف أن كل واحد منهما مجزی مع الإتیان بما بعده، لا هو نفسه ..». و فیه: أن ما دل عل صحة الحج بإدراك عرفة
ون مقدماً علیه، لأن موضوع الاجزاء فیما نحن فیه إدراك أحد الموقفین‐ حال الحریة‐ فوحدها عند الاضطرار حاكم علیه، فی

الحج الصحیح، فاذا ثبتت الصحة بإدراك عرفة وحدها مع الاضطرار ثبت موضوع الاجزاء. و المظنون: أن الاقتصار عل ذكر
المشعر كان بملاحظة الزمان، لأن إدراك السابق غالباً إدراك للاحق، لا لخصوص وقوف المشعر.» مستمسك العروة الوثق؛

ج10، ص52.


