
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۰ فروردین ۱۳۹۷

تعادل و تراجيح
جلسه 93 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در سه معنای است كه مرحوم شهید صدر (رضوان اله تعال علیه) در قدرت شرعیه دارند. عرض كردیم و لو این سه
معنا در كتب اصول دیران به صورت مستقل ذكر نشده اما در اثناء كلمات نائین و برخ دیر از اصولیین آمده منته ایشان

خیل منظم و دقیق مطرح کردند. معنای اول و دوم را ذكر و بررس كردیم.

معنای سوم قدرت شرعیه

و مولوی است یعن وینفرمایند در مقابل قدرت شرعیه عجز است که عجز به معنای عدم وجود مانع تدر معنای سوم م
شارع مگوید در صورت این واجب ملاك دارد كه مانع توین ‐مانع كه اگر بخواهید تلیف را عملا انجام بدهید شما را

عاجز از انجام نند‐ و همچنین مانع از ناحیهی خودِ مول در كار نباشد که از آن به مانع مولوی تعبیر مکنند. مانع مولوی
مثل امر و تلیف دیری است که فعل و منجز باشد.

فرق اول بین قسم دوم و سوم

در معنای دوم گفتیم قدرت شرعیه یعن عدم اشتغال به ضدٍ واجبٍ مساوی أو اهم و مسئله روی اشتغال خارج بود و از قبل
الاشتغال بحث نیست. اما در معنای سوم كاری به اشتغال نداریم و مگوئیم معنای قدرت شرعیه این است كه ملف تویناً یا

تشریعاً مانع نداشته باشد.

 در تزاحم بین واجب مشروط به قدرت عقلیه و واجب مشروط به قدرت شرعیهی به این معنا روشن است كه واجب مشروط به
قدرت عقلیه بر واجب مشروط به قدرت شرعیه به معنای سوم ترجیح دارد برای اینه از ی طرف واجب، نفسِ تلیف مشروط

به قدرت عقل فعل و منجز است –نه اشتغال به آن‐ پس مانع مولوی و از طرف دیر در واجب مشروط به قدرت شرع گفتیم
باید مانع تشریع نداشته باشد در حالیه الآن مانع تشریع وجود دارد که همان مقدور به قدرت عقلیه است.

در ادامه ایشان مفرمایند قبلا وقت اقسام ورود ‐دلیل وارد آن است كه موضوع دلیل دیر را حقیقتاً از بین مبرد ولو منشأ
این رفع حقیق، تعبد است. یعن باید دلیل از ناحیه شارع بیاید تا موضوع دلیل دیر را حقیقتاً از بین ببرد‐ را بیان كردیم گفتیم
ورود عل اقسام خمسه: الف‐ گاه به نفس جعل و انشاء مقدم است ب‐ گاه به نفس فعلیت مقدم است ج‐ گاه به وصوله
ال الملف مقدم است د‐ گاه به تنجز مقدم است ه‐ گاه به سبب امتثال مقدم است. هر چند در عبارات ایشان هم تنجز و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


هم فعلیت آمده ول از این اقسام خمسه فعلا قسم دوم مدنظر است یعن اگر دلیل فعلیت داشت، مانع مولوی دلیل دیر است و
در نتیجه نسبت به تلیف دیر قدرت شرع نیست چون مگوئیم قدرت شرع یعن عدم عجز توین بعلاوهی عدم عجز

مولوی.

پس اولین فرق بین معنای سوم و دوم این شد که در معنای دوم باید اشتغال به آن تلیف بیاید تا موضوع مقدور به قدرت
شرعیه از بین برود چون معنای قدرت شرعیه به معنای دوم عدم اشتغال به ضد واجب بود. اما در معنای سوم مگوئیم قدرت

شرعیه یعن عدم وجود تلیفِ فعل مولوی و فرض این است كه تلیف مشروط به قدرت عقلیه، تلیف فعل، پس به نفس وجود
این تلیف فعل موضوع تلیف دیر از بین مرود. معنای دوم قدرت شرعیه همان ورود قسم پنجم است كه با امتثال، موضوع

از بین مرود.

فرق دوم بین قسم دوم و سوم

فرق دوم بین معنای دوم و سوم این است که ترجیح در معنای دوم روی قانون ترتب است اما تقدیم در معنای سوم نیازی به
مسئلهی ترتب ندارد به این بیان که موضوع ترتب اشتغال و عدم اشتغال است پس جای كه ملف به هیچ یك از دو طرف تلیف

اشتغال پیدا نند ترتب معنا ندارد. فرض كنید اگر نه نماز خواند و نه ازالهی نجاست كرد اینجا ترتب معنا ندارد. 

ترتب در جای است كه بوئیم آنچه بر تو فعلیت دارد تلیف اهم است اما اگر به این تلیف اهم مشغول نشوی و امتثال نن و
تلیف مهم را امتثال كن، امتثال مهم را از راه امر ترتب درست كنیم یعن شارع مگوید امر به مهم فعل ف فرض عدم

الاشتغال بالاهم و الاشتغال بالمهم. 

در معنای دوم چون مسئله‌ی اشتغال و امتثال را مطرح كردیم پس مرتبط به بحث ترتب مشود در معنای سوم چون مسئله
اشتغال را مطرح نردیم لذا ربط به مسئله ترتب ندارد. به بیان دیر اگر كس قائل به امتناع ترتب شد معنای سوم مشل ندارد

اما اگر كس قائل به ممتنع بودن ترتب شود معنای دوم مشل پیدا مكند. این یك بیان روان برای فرق دیر بین معنای سوم و
معنای دوم است.

اما ایشان دلیل برای این مطلب ذكر مكند كه به نظر نیازی به ذکر آن نبود. ایشان مفرمایند قائل به امتناع ترتب مگوید اگر
لیف به ضدّین كند و هذا محالدر زمان واحد ت لف هیچ كدام –نه اهم و نه مهم‐ را انجام ندهد لازمهاش این است كه مولم

چون جمع بین ضدّین مشود و این دلیل در معنای سوم جریان ندارد برای اینه روی معنای سوم جمع بین ضدین نیست. روی
معنای سوم فقط تلیف كه مقدور به قدرت عقلیه است فعلیت دارد و با فعلیت او، تلیف مشروط به قدرت شرع فعلیت ندارد.

یعن بدواً خیال مكردیم هر دو فعل است ول وقت دقت مكنیم مبینیم ی فعلیت دارد و دیری فعلیت ندارد[1].

بررس کلام مرحوم صدر

به نظر ما علیرغم اینه در معنای اول و دوم اشالات وجود داشت ول در معنای سوم اشال به نظر نم رسد منته در مقام
اثبات كه تلیف مشروط به قدرت شرعیه به معنای سوم باشد به طوری كه بوئیم نفس وجود تلیف دیر ملاك این را از بین

مبرد واقعاً اثباتش مشل است. مثلا شارع تلیف به نام صلاة كرده ول اینه بوئیم نفسِ فعلیتِ تلیفِ به ازاله، ملاك نماز را
از بین مبرد دشوار است.

ه مرحوم صدر و نائینچند بحث مهم وجود دارد: اولا باید دید این ته را تذکر بدهیم که در بحث مقدور به قدرت شرعاین ن 
مگویند عدم اشتغال به ضدٍ واجب در ملاك دخالت دارد قابل اثبات هست یا نیست؟ به نظر ما اثبات این امر یا قابل اثبات



نیست یا حداقل بسیار مشل است ول فعلا روی مش اینها داریم پیش مآئیم چرا که این بحث مهم است و آقای صدر
مفرمایند برای این امثلهی زیادی داریم. پس ی بحث این است که آیا ما چیزی به نام قدرت شرعیه در اصول و در فقه داریم

یا نداریم؟ ثانیا اگر به این نتیجه برسیم كه قدرت شرع داریم ممن کس بوید ی نوع قدرت را بیشتر قبول نداریم پس اینطور
نیست که مسلما ما قدرت شرع داریم و سه معنا هم دارد. ثالثا احتمال دارد کس بوید ما چیزی به نام قدرت شرع نداریم

لذا بحث از این مرجح موضوع پیدا نمکند كه حالا ما هم مخواهیم به همین نتیجه برسیم.

ادامه کلام مرحوم صدر

تا حالا فرض این بود كه ی مشروط به قدرت عقل و دیری مشروط به قدرت شرع است. مرحوم آقای صدر در ادامه دو
فرض دیر را مطرح مكنند.

فرض اول این است که اگر دو تلیف داشته باشیم که هر دو مشروط به قدرت شرع باشند اما ی مشروط به قدرت شرع به
معنای دوم، یعن شارع مگوید من ملاك این را در فرض مآورم كه شما اشتغال به ضد این نداشته باشید و تلیف دیر

مشروط به قدرت شرعیه به معنای سوم است. ایشان مفرماید روشن است مشروط به قدرت شرع به معنای دوم بر مشروط
به قدرت شرع به معنای سوم رجحان دارد برای اینه فعلیت دارد. در معنای سوم اثبات کردیم تا یك تلیف فعل –خواه

مشروط به قدرت عقل به معنای اول یا معنای دوم‐ وجود داشته باشد مشروط به قدرت شرع به معنای سوم از بین مرود.
البته اگر ایشان این فرض را مطرح نرده بود از بیان قبل این مسئله روشن مشد.

در ادامه، عبارت ذکر شده که نمدانم این را مقرر ذكر كرده یا خودشان داشتند ول نیازی به بیان اضافه بر این ندارد. مقرر در
اینجا مگوید «كما برهن علیه ف ذیل القسم الرابع من اقسام الورود من الجانبین». آقای صدر (قدس سره) ابتدا تعریفِ ورود،

بعد اقسام خمسه ‐كه عرض كردیم و اشاره كردیم‐، بعد ورود من احد الجانبین و در مرحلهی چهارم ورود من الجانبین را ذكر
مكنند. ورود من الجانبین از نوآوریهای ایشان است و در كلمات دیران ورود من احد الجانبین است نه ورود من الجانبین.

ایشان برای ورود من الجانبین چهار صورت را تصویر مكنند. در یك صورت مگویند معقول نیست و استحاله دارد اما در سه
صورت دیر مگویند معقول است و استحاله ندارد. اینجا مقرر محترم آوردهاند كه «كما برهن علیه ف ذیل القسم الرابع من

اقسام الورود من الجانبین».

اولا نیاز به احاله به بحث ورود من الجانبین نیست چون در اینجا ورود من الجانبین نداریم بله ورود من احد الجانبین است
یعن مشروط به قدرت شرعیه به معنای دوم مقدم است بر قدرت شرعیه به معنای سوم. به نفسِ فعلیتِ تلیفِ مشروط به قدرت
عقل، موضوع مشروط به قدرت شرع از بین مرود. توضیح مختصری راجع به قسم رابع كه ایشان فرموده باید ذکر کنیم و

باید عبارت ایشان را ببینیم و توضیح بدهیم. یك فرض دیر هم باق است که ان شاء اله عرض مكنیم[2].

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 70: و عل المعن الثالث للقدرة الشرعیة، یتم الترجیح المذكور أیضا، لوضوح أن
المشروط بالقدرة العقلیة یون بنفس فعلیته و تنجزه رافعاً لموضوع الخطاب الآخر، لتحقق المانع المولوی الشرع بذلك دون

العس، فیندرج ف القسم الثان من أقسام الورود. و الترجیح ف هذه الفرضیة لیس بحاجة إل إمان الترتب، كما كان كذلك بناء



عل المعن السابق، لأن القائل بامتناعه إنما یقول بذلك لاستلزامه فعلیة الأمر بالضدین ف فرض عدم الاشتغال بالأهم، و ف المقام
یون المشروط بالقدرة الشرعیة بالمعن الثالث معلقاً عل عدم فعلیة الخطاب الآخر، فما دام فعلیاً یستحیل فعلیة المشروط

بالقدرة الشرعیة‐ عل ما أشرنا إلیه ف القسم الثان من الورود‐ فلا یجتمع الحمان ف الفعلیة.
[2] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 70 و 71: و لو فرض أن أحد الخطابین كان مشروطاً بالقدرة الشرعیة بالمعن الثان و
كان الآخر مشروطاً بالقدرة الشرعیة بالمعن الثالث، تقدم الأول عل الثان، كما برهن علیه ف ذیل القسم الرابع من أقسام الورود

من الجانبین. كما أنه لو فرض أنهما معاً كانا مشروطین بالقدرة الشرعیة بالمعن الثالث أی عدم المانع المولوی إ أن أحدهما
كان مشروطاً بعدم الوجود الفعل للمانع، و الآخر كان مشروطاً بعدم الوجود اللولائ للمانع، أی عدم وجود أمر بالخلاف حت لو

لا هذا الأمر و بقطع النّظر عنه، تقدم الأول عل الثان، لأن العدم اللولائ غیر صادق مع وجود الآخر فیون موضوع الخطاب
المشروط به مرتفعاً و موضوع الخطاب الآخر فعلیاً عل ما تقدم أیضا ف القسم الرابع للورود من الجانبین. و أما كیفیة استظهار

كون القدرة المأخوذة ف موضوع التلیف عقلیة أو شرعیة بحسب لسان الدلیل، فیما إذا لم تن قرینة خاصة ف البین. فهذا
بحث إثبات نتعرض له من خلال البحث عن مقتض القاعدة ف حالات الشك و تردد القدرة بین أن تون عقلیة أو شرعیة.


