
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۹ فروردین ۱۳۹۷

تعادل و تراجيح
جلسه 92 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

کلام مرحوم صدر

مرحوم شهید صدر (رضوان اله تعال علیه)، ترجیح مقدور به قدرت عقلیه بر مقدور به قدرت شرعیه را به عنوان ی از
مرجحات باب تزاحم پذیرفتهاند. در توضیح مطلب مفرمایند در قدرت شرعیه سه معنا وجود دارد. ایشان روی یك معنا ترجیح

را انار مكنند ول روی معنای دوم و سوم ترجیح را مپذیرند.

تعبیرشان این است كه «و التحقیق: أن القدرة الشرعیة المفروض دخلها ف ملاك الوجوب لها أحد معانٍ ثلاثة». ظاهر عبارت
این است كه ایشان از تتبع که کردند به این نتیجه رسیدند لذا هر سه معنا قابل تصویر است نه اینه مانعة الجمع باشد چون

بحث نمکنند که کدامی از این معان اثباتا درست است و کدام درست نیست. در ادامه دو فرض دیر را هم مطرح مكنند:
الف‐ اگر هر دو واجب مقدور به قدرت شرعیه باشند منته ی شرع به معنای دوم و دیری شرع به معنای سوم است.
ب‐ در معنای سوم تصویری مكنند كه دو طرف مشروط به قدرت شرعیهی به معنای سوم هستند اما ی با دیری تغایری

دارد كه در توضیح عرض مكنم. ما قبلا و اجمالا این معان را متعرض شدیم و حت بر فرمایشات ایشان نقد هم داشتیم.

معنای اول قدرت شرعیه

در معنای اول مفرمایند قدرت شرعیه همان قدرت توینیهی عقلیه است یعن انسان خارجاً بتواند فعل را انجام بدهد كه در
مقابلش عجز توین است یعن بوئیم ما تویناً عاجز هستیم لن این دخیل در ملاك است. یعن اگر ملف تویناً عاجز باشد،

این فعل ملاك ندارد نه اینه ملاك دارد و حالا عاجز است. در قدرت عقلیه مگوئیم ملف تویناً عاجز است اما عجز او
ضربهای به ملاك نمزند اما اگر قدرت شرعیه را اینطور معنا كردیم فرقش با قدرت عقلیه این مشود كه قدرت عقلیه دخیل در

ملاك نیست اما این قدرت شرعیه دخیل در ملاك است.

ایشان مگویند اگر دو واجب داشته باشیم ی مقدور به قدرت عقل و دیری مقدور به قدرت شرع به این معنا كه ذکر شد،
مقدور به قدرت عقلیه بر مقدور به قدرت شرعیهی رجحان ندارد برای اینه ملاک هر دو تلیف موجود است. فرض ما این است

که قدرت در ملاک تلیف مقدور به قدرت عقلیه دخالت ندارد پس ملاکش باق است. در تلیف مقدور به قدرت شرعیه فرض
ما این است كه این آدم تویناً عاجز نیست بله این آدم قدرت بر انجام این فعل دارد پس ملاك هر دو موجود است[1].

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بررس کلام مرحوم صدر

اشال که به ذهن مرسد این است، ما دو قدرت توین داریم و فرض این است كه ی دخیل در ملاك نیست و دیری دخیل
در ملاك است. طبق این فرض اگر مشروط به قدرت عقلیه را انجام دادید از مشروط به قدرت شرعیه عاجز مشوید لذا ملاكش
از بین مرود. برای اینه فرض کردید آن قدرت دخیل در ملاك است اما در عسش اینطور نیست. در عسش اگر مشروط به

قدرت شرعیه را آوردید، ملاک فعل كه مشروط به قدرت عقلیه است به قوت خودش باق است.

به عبارت دیر یك طرف تفویت ملاك است ول در طرف دیر تفویت ملاك نیست. چطور مگوئید هر دو ملاك موجود است؟
به عبارت دیر در فرض كه ملف هیچ كدام را انجام نداده، هم قدرت دارد بر اینه فقط مشروط به قدرت عقلیه را انجام بدهد و

از دیری عاجز باشد یا مشروط به قدرت شرعیه را انجام بدهد و از این عاجز باشد. 

چون در باب قدرت توین عقل، قدرت ف نفسه ملاك است پس ف نفسه بر هر كدام قدرت دارد. لذا مگویند ملاک هر دو
فعل است. تا اینجا مگوئیم فرمایش شما درست است اما اینه مگوئید اگر هر كدام را اختیار كرد سبب تفویت ملاك دیری

است صحیح نیست برای اینه اگر مشروط به قدرت عقلیه را انجام داد، قدرت شرعیهای كه دخیل در ملاك در طرف دیر هست
وجود ندارد و موضوعش از بین مرود. اما اگر مشروط به قدرت شرعیه را انجام داد، با حفظ موضوع تفویت ملاك مشروط به

قدرت عقلیه را كرده.

معنای دوم قدرت شرعیه

در معنای دوم ایشان مگوید «القدرة المقابلة للعجز الشامل للعجز الواقع باختیار الملف للاشتغال بضد واجب‏» قدرت شرعیه
یعن اشتغال به ضدّ واجب مساوی یا اهم نداشته باشید در نتیجه وقت مول تلیف مكند، اگر اشتغال به ضد واجب این تلیف

پیدا كردید دیر بر آن تلیف قدرت شرعیه ندارید. مرحوم آقای صدر مفرمایند طبق معنای دوم این مرجح درست است چون
با نفس امتثال مشروط به قدرت عقلیه موضوع مشروط به قدرت شرعیه از بین مرود. 

موضوع مشروط به قدرت شرعیه این است كه «هذا واجب مع عدم الاشتغال بضدٍ واجبٍ مساوی أو اهم» اما وقت به یك واجب
مساوی یا اهم مشغول شدید موضوع مشروط به قدرت شرعیه از بین مرود. اما از آن طرف اگر مشروط به قدرت شرعیه

معنای دوم را انجام دادید، ملاك مشروط به قدرت عقلیه فوت مشود.

به بیان دیر در معنای دوم، امتثالِ مشروط به قدرت عقلیه رافع موضوع است و مفوت ملاك نیست چون موضوع او این است
كه هذا واجب بشرط عدم الاشتغال بضدٍ واجبٍ مساوی أو أهم. اما عسش اینطور نیست یعن اگر مشروط به قدرت شرعیه را

انجام دادید ملاك مشروط به قدرت عقلیه را از بین بردید. بعبارة اُخری یا به عنوان دلیل بر این مطلب ایشان مفرماید، در چنین
فرض كه دو واجب با هم تزاحم مكنند و ی مشروط به قدرت عقلیه و دیری مشروط به قدرت شرعیه به معنای دوم است،
اطلاق مشروط به قدرت عقلیه نسبت به اشتغال مشروط به قدرت شرعیه باق است؛ یعن زمان كه مشروط به قدرت شرعیه را

امتثال مكنید هنوز اطلاق مشروط به قدرت عقلیه باق است. اما وقت مشروط به قدرت عقلیه را امتثال مكنید مشروط به
قدرت شرعیه اطلاق ندارد چون از اول فرض كردید معنایش «مع عدم الاشتغال بضدٍ واجب». وقت اشتغال به ضد واجب و

مشروط به قدرت عقلیه، مشروط به قدرت شرعیه اطلاق ندارد.

سوال که مطرح مشود این است که شما چند صفحه قبل گفتند هر تلیف دارای ی قید لب عام است لذا جای پیدا نمشود
که بوئیم تلیف مشروط به عدم اشتغال به ضد واجب هست اما تلیف دیر نیست چون واجب دیر هم همین قید را دارد.

ایشان در جواب مگویند اینه آن مشروط به قدرت عقلیه دارای چنین قید لب نیست به این جهت است که این قید لب عام یك



قید دیری هم دارد. پس مشروط به قدرت شرعیه یعن عدم اشتغال به ضد واجب كه در ملاك دخالت نداشته باشد.

مگویند «التقیید اللب العام الّذی یقتض تقیید موضوع كل خطاب بعدم الاشتغال بضد واجب لا یقل عن المتعلق أهمیة إنما
یقتض التقیید بعدم الاشتغال بسنخ ضد واجب لا یون ملاكه معلقاً عل عدم الاشتغال بذلك المتعلق‏» اینجا این قید را نداریم

یعن یك طرف مشروط به قدرت عقل و یك طرف مشروط به قدرت شرع است و مشروط به قدرت شرع مقید به عدم اشتغال
به ضد است اما به تعبیر ایشان اشتغال به این ضد در ملاك دخالت دارد و مگوئیم این قید لب عام ‐هر تلیف مقید به عدم
ون ملاكه معلقاً عله این ضد در ملاك دخالت نداشته باشد «لا یاشتغال به ضدّ واجب یا مساوی است‐ مقید است به این
عدم الاشتغال لذلك المتعلق». این مشروط به قدرت شرعیه ملاكش معلق است بر اینه شما اشتغال به آن مشروط به قدرت

عقلیه نداشته باشید. نتیجه این شد كه در معنای دوم مشروط به قدرت عقلیه بر مشروط به قدرت شرعیه رجحان دارد[2].

بررس کلام مرحوم صدر

ما قبلا اصل چنین قید لب عام یعن هر تلیف منوط به عدم اشتغال به ضدٍّ واجب است را انار كردیم. بله اگر اشتغال به ضد
واجب پیدا كردید عذر پیدا مكنید و این معنای تزاحم است ول به این معنا نیست كه بوئیم این تلیف از اول مقید به عدم
اشتغال به ضد واجب بوده. ایشان آن قید لب را آنجا پایهگذاری كردند و اینجا گرفتار شدند لذا دوباره یك قیدی به آن زدند.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 69: و عل المعن الأول للقدرة الشرعیة، لا موجب لترجیح المشروط بالقدرة العقلیة
عل المشروط بالقدرة الشرعیة. لأن الملاك من كل من الواجبین یون فعلیاً، أما فعلیة الملاك ف المشروط بالقدرة العقلیة

فواضح. و أما فعلیته ف المشروط بالقدرة الشرعیة، فلوجود الشرط المأخوذ ف الملاك، و هو القدرة التوینیة ف مقابل العجز
التوین الاضطراری، و مع فعلیة الملاكین معاً یون اختیار أی منهما تفویتاً للملاك الآخر، فهما من هذه الناحیة سواء.

[2] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 69 و 70: و عل المعن الثان للقدرة الشرعیة، یتم المرجح المذكور لأن الاشتغال
بالمشروط بالقدرة العقلیة لا یون مفوتاً لملاك الآخر، بل رافعاً لموضوعه بخلاف العس فإنه مفوت لملاك المشروط بالقدرة
العقلیة لفعلیة ملاكه، و ف مثل هذه الحالة یون إطلاق الخطاب المشروط بالقدرة العقلیة لحال الاشتغال بالمشروط بالقدرة

الشرعیة بهذا المعن غیر ساقط، لأن التقیید اللب العام الّذی یقتض تقیید موضوع كل خطاب بعدم الاشتغال بضد واجب لا یقل
عن المتعلق أهمیة إنما یقتض التقیید بعدم الاشتغال بسنخ ضد واجب لا یون ملاكه معلقاً عل عدم الاشتغال بذلك المتعلق. و
أما مثل هذا الواجب المقید بالقدرة الشرعیة، فلا ضرورة لتقیید الخطاب الآخر المقید بالقدرة العقلیة بعدم الاشتغال به، فالقید

ون ذلك الضد واجداً لملاك غیر معلق علالحقیقة هو عدم الاشتغال بضد واجب لا یقل عن المتعلق أهمیة و ی العام ف العقل
عدم الاشتغال بذلك المتعلق، أو یون معلقاً و لن بنحو یماثله تعلیق آخر ف مقابله و أما الضد الواجب المنوط ملاكه بعدم

الخطاب عل موضوع خطابه، بل یبق بأخذ عدمه ف للمول الطرف الآخر فلا ملزم عقل الاشتغال بالمتعلق دون إناطة مماثلة ف
إطلاقه و یون الغرض منه صرف الملف إل ما لا یستوجب تفویت ملاك عل المول. و بعد تحدید التقیید اللب بهذا النحو

یتبرهن أن‏ الاشتغال بالمشروط بالقدرة العقلیة یون بامتثاله رافعاً لموضوع الخطاب الآخر، بخلاف الآخر. و بذلك یتعین تقدیمه
كما أشیر إلیه ف القسم الخامس من الورود.


