
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۱۹ اسفند ۱۳۹۶

کتاب الحج
جلسه 82 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

مسئله این است كه اگر صب ممیز قبل از مشعر بالغ بشود و اینه پذیرفتیم این حج مجزی از حجة الاسلام است، آیا استطاعت
هم باید داشته باشد یا خیر؟ مجموعاً در اینجا سه قول وجود دارد: 1) یك قول این است كه استطاعت اصلا شرط نیست نه از

اول و نه از هنام بلوغ، 2) قول دوم این است كه استطاعت از ابتدا شرط است؛ یعن از اول كه شروع كرده باید مستطیع
باشد، 3) قول سوم این است كه من حین البلوغ باید مستطیع باشد كه این قول سوم را بزرگان مثل مرحوم خوئ و مرحوم والد

ما اختیار كردند.

توضیح بیشتر مسئله

ما ادله را بررس كردیم و تقریباً برای خود شما هم آن ملاك اصل روشن شد، عرض كردیم اگر ما از این روایات «من ادرك
المشعر فقد ادرك الحج» انقلاب را استفاده كنیم، شارع مگوید اگر عبد در قبل از مشعر آزاد شد، این مشود حجة الاسلام و
این حج به حجة الاسلام انقلاب پیدا مكند. شارع مگوید اگر صب قبل المشعر بالغ شد، این كشف از این مكند كه از ابتدا
این حجة الاسلام بوده. گفتیم در این مواردی كه انقلاب وجود دارد، دیر نیازی به شرط دیر نیست؛ چرا که شارع تفضلا این

حج را حجة الاسلام قرار مدهد.

ما باشیم و ظاهر این روایات، حت كس كه متسعاً (یعن عن غیر استطاعة)، حج را شروع مكند و بعد در مشعر مستطیع
مشود، حجة الاسلام به شمار مآید. گفتیم ی از شرایط حجة الاسلام حریت است، این با حالت عبد بودن شروع مكند در

مشعر آزاد مشود، ی از شرایط حجة الاسلام بلوغ است این با عنوان صب ممیز شروع مكند در مشعر بالغ مشود، ی از
شرایط حجة الاسلام استطاعت است، این شخص با تسع شروع مكند در مشعر مستطیع مشود.

بنابراین، اطلاق «من ادرك المشعر فقد ادرك الحج»، شامل همه این موارد مشود؛ یعن دلالت بر این دارد که اگر كس قبل
المشعر مستطیع شد، شارع این را به منزلة المستطیع من الاول قبول مكند، همان گونه كه اگر در مشعر بالغ شد، شارع او را

بمنزلة البالغ من الاول قبول مكند یا اگر عبد در مشعر آزاد شد، شارع او را به منزله معتق از اول قبول مكند که این نتیجه
انقلاب است.

بنابراین، اگر ما انقلاب را قبول كردیم، در این صب قبل المشعر كه بالغ مشود، دیر استطاعت چه اعتباری دارد؟! نه از اول و
نه از حین بلوغ نیازی به استطاعت ندارد، اما اگر یك فقیه (همانند مرحوم خوئ و مرحوم والد ما) بوید از این روایات انقلاب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


استفاده نمشود و این روایات اطلاق ندارد؛ یعن این روایات نظری به سایر شرایط ندارد و فقط مگوید اگر اجزائ از حج را
انجام نداده، اما مشعر را درك كرد، حج را درک کرده است (كه ما این را قبول نرده و گفتیم لسان این روایات انقلاب قهری

است)، قائل مشوند که فقط در باب عبد دلیل داریم و در مورد صب نیز، از عبد الغاء خصوصیت مکنیم، اما دیر در مورد
استطاعت به چه دلیل الغاء خصوصیت كنیم؟! بنابراین، اگر این مبنا را داریم لا محاله باید بپذیرید كه استطاعت از چه زمان

باید باشد؟ از اول باید باشد.

دیدگاه برگزیده

تحقیق كه ما اینجا ارائه مدهیم همین است که اگر قائل شدیم به این كه این روایات دلالت بر انقلاب قهری دارد، «فلا یعتبر
الاستطاعه لا من الاول و لا من حین البلوغ»، اگر قائل شدیم كه این روایات دلالت بر انقلاب قهری ندارد، «فیعتبر الاستطاعه من
الاول»؛ یعن ادله اعتبار استطاعت به میدان آمده و مگوید باید این شخص، مستطیع باشد و ما هم دلیل نداریم بوئیم كه اگر

در یك قسمت حج مستطیع نبود و در یك قسمتش بود كاف است. پرسش که از محقق خوئ(قدس سره) و مرحوم والد ما
مکنیم آن است که بر چه اساس مسئله استطاعت من حین البلوغ را فقط مطرح مكنند؟!

ارزیاب دیدگاه محقق خوی(قدس سره)

محقق خوی(قدس سره) مفرماید آنچه معتبر است، اعتبار استطاعت من حین الانعتاق است؛ یعن از آن هنام كه عبد آزاد
مشود؛ زیرا این روایات «من ادرك المشعر فقد ادرك الحج» ناظر به الغاء (یعن لغو كردن) بقیه شرایط نیست، «فلابد من

الرجوع إل الادلة الاولیة المقتضیة لإعتبار الاستطاعة»؛ باید به سراغ آن ادلهای كه استطاعت را معتبر مداند برویم.

سخن ایشان تا اینجا به نظر ما صحیح است، البته بر فرض آن که از روایات «من ادرک»، انقلاب را به دست نیاوریم. خود
ایشان نیز در یك جای تعبیر فرمودند به این كه از این روایات انقلاب فهمیده مشود، منته بعد دوباره عدول كردند، گفتند تعبیر
به انقلاب یك تعبیر مسامح است. ایشان در ادامه مفرماید: «بل مقتض إطلاق نصوص المقام أنّ حجه إل زمان العتق یحم

علیه بالصحة»؛ مقتضای اطلاقات كه در ما نحن فیه وجود دارد آن است كه حج تا زمان عتق محوم به صحت است.

«و أما بعد العتق فلا بدّ من الرجوع إل الأدلّة العامة الدالّة عل اعتبار الاستطاعة، فإلغاء شرطیة الاستطاعة بالمرة لا وجه له»؛ بعد
از عتق باید رجوع كند به آن ادلهای كه استطاعت را شرط مداند و این که بوئیم استطاعت اصلا معتبر نیست نه از اول نه از

حالا، دلیل بر آن نیست. «كما أن الالتزام باعتبار الاستطاعة من أول الأمر لا شاهد علیه»؛ همانگونه که اگر بوئیم استطاعت از
اول معتبر است، شاهدی هم بر آن نداریم، «فإن هذه النصوص دلت عل أن العبودیة السابقة و إن كانت مع التسع غیر قادحة

.[1]«ة الحجصح ف

این سخن ایشان بسیار عجیب است، اینها را باید حمل بر این كنیم كه مقرر اینجا اینطور نوشته است. در این تعابیر تهافت است.
شما از یك طرف مفرمائید این روایات ناظر به الغاء شرایط دیر نیست، از طرف دیر مگوئید این عبد تا این زمان حت مع

التسع، حجش صحیح است. شما كه مگوئید این روایات ناظر به این شرایط نیست، اینجا چرا باید تسع را مطرح کنید؟
«تسع» یعن عدم استطاعت. شما مرحوم خوئ از یك طرف مفرمائید این ناظر نیست، اما از طرف دیر مگوئید این

روایات مگوید عبد تا زمان آزادی حجش صحیح است حت مع التسع، این تهافت است.

به بیان دیر، اگر روایات «من ادرك» مخواهد بوید این حج تا زمان آزادی صحیح است حت مع التسع، به این معناست كه
این روایات ناظر به این شرایط است، شما یك جا مگوئید این روایات ناظر به بقیه شرایط نیست، این حرف به حسب ظاهر،



سخن متین است؛ یعن مگوئیم روایات «من ادرك» مگوید فقط از جهت عبودیت مشل نیست، این كه قبل از مشعر آزاد
شد، من شارع به منزله معتق من الاول مبینم، این كه قبل المشعر بالغ شد، من شارع به منزله بالغ من الاول مبینم، اما تا

همین جا اگر بیشتر جلو نمروید؛ یعن این روایات به شرایط دیر نظر ندارد، پس چرا مفرمائید: «فإن هذه النصوص دلّت
عل أن العبودیة السابقة و إن كانت مع التسع غیر قادحة ف صحة الحج» این به معنای نظارت است.

خلاصه آن که، 1) یك فرض این است كه از این روایات ما انقلاب را مفهمیم، معنای انقلاب این است كه شارع مگوید همین
كه عبد آزاد شد، این حج او را، حجة الاسلام مدانم مطلقا، مخواهد مستطیع باشد یا نباشد، سایر شرایط را داشته باشد یا

نداشته باشد. طبق این مبنا مگوئیم «لا یعتبر الاستطاعه» نه از اول نه از حین بلوغ، همانگونه که بعض از فقها مثل مرحوم
سید همین فتوا را دارند كه اصلا استطاعت معتبر نیست لا من الاول و لا من حین البلوغ.

2) برداشت دوم از این روایات، عدم انقلاب است، مگوید این روایات دلالت بر انقلاب ندارد.

نات مهم پیرامون مسائل روز

یك مقدار آقایان طلبهها باید گذشته حوزه، حال حوزه، مبان امام(قدس سره)، مبان رهبری، اینها را خوب دقت كنید، اشتباه در
تطبیق ننید، در حوزه امروز یك خط وجود دارد كه انقلابهای واقع را به عنوان ضد انقلاب مطرح كنند و ضد انقلابهای

واقع امروز را، به عنوان انقلاب مطرح كنند، این را باید مراقبت كنیم.

كسان در این حوزه هستند که عمری پای مبان امام(قدس سره)، رهبری و انقلاب ایستادند و هنوز هم محماند بعد بعض از
طلبهها مگویند این آقا ضد انقلاب است، این آقا چون در فلان انتخابات ریاست جمهوری به فلان آقا رأی نداد (تازه نمداند

ضد مبنای امام را دارند، اینها به عنوان انقلاب كه الآن هم در باطن همان مبان داده یا نداده!) این ضد انقلاب است، اما كسان
مطرح مشوند.

كنم در یك جلسهای كه جمعه این خطری است كه این روزها دارم احساس ممن كنار این مسئله این را عرض كنم؛ برای این
از اساتید بودند به آن آقایان عرض كردم، امروز عدهای و بخش از افراد و مسئولین دنبال حذف روحانیت از انقلاب هستند،

كه واقعاً ده ال روشن برای شما عرض كنم، به صورت یك برنامه حساب شده، دقیق، با خود من ملاقات داشتند، آدمهای خیل
س سال است در انقلاب هستند، صریحاً مگویند به این نتیجه نرسیدید كه روحانیت باید از انقلاب كنار بشد؟ و استدلال
مكنند برای ما. به سایت ما مراجعه كنید آن ملاقات هست و جوابهای ما هم هست، اینها به عنوان دلسوزی م‌گویند كه

مخواهیم اسلام محفوظ بماند، مخواهیم عظمت روحانیت حفظ شود، مخواهیم نفوذ روحانیت در توده مردم از بین نرود! به
این عنوان. اما من به اینها مگویم پس شما یا امام را نشناختید، انقلاب را نشناختید، هدف این شهدای كه در وصیتنامه هر

كدامشان این است كه پای ولایت فقیه بایستید اینها را هم نفهمیدید!

واقعاً یك خطری است كه خیل حساب شده از خارج و داخل روی آن كار مكنند، آن نفوذی كه رهبری فرمودند این است.
حال یك كس یك جای برود خبری را بردارد برای یك مركز امنیت خارج ببرد و پول بیرد، این البته یك جرم بزرگ است و

جرم كم نیست! ول نفوذ واقع این است كه بیایند در ذهن من و شما در حوزه علمیهی قم بویند این مبنای كه امام 40 سال
پیش به میدان آورد به نتیجه نرسیده! امام مسئله حومت اسلام را مطرح كرد، امام فرمود در دین، تشیل حومت اسلام بر

فقیه در صورت كه توانای داشته باشد لازم است، همانطوری كه امام معصوم علیه السلام در زمان خودش اگر تشیل حومت
در قدرتش باشد لازم است بر فقیه جامع الشرایط لازم است، امام آمد مسئله ولایت فقیه را مطرح كرد.



ما همه اینها را ببوسیم و كنار بذاریم، صریحاً به من گفتند كه روحانیت باید در حدّ نظارت و هدایت باشد، البته الآن هم در
واقع كارها عمدهاش دست دیران است، در رأس ما مسئله ولایت فقیه را داریم، در رأس قوا هم قوه قضائیه بالأخره باید یك فقیه

باشد، ول امور عمدتاً در دست روحانیت نیست، این یك چیز واضح است، ول مخواهند همین مقدار هم كنار بزنند،
روحانیت كاملا مسلوب الاعتبار بشود از حیث قانون و عرض كردم تمام زحمات 40 سالهای كه امام، حالا ما الآن مگوئیم

چهل سال، امام كه از سال 40 شروع كرد بیشتر مشود، پنجاه و شش و هفت سال زحمت كشیده برای این فر، چرا حوزه ما
این فر را دنبال نمكند؟!

این همه رهبری مگویند انقلاب، كجا ما نشستیم یك جلسهای در این حوزه تشیل بدهیم برای طلبهها اثبات كنیم كه تشیل
حومت در زمان غیبت لازم است و شبهات را ما پاسخ بدهیم، ما شبهات را پاسخ ندادیم. اساتید باید در درسهایشان واقعاً به

طلبهها اصل خطر را بویند و دنبال كنند، اینه من مگویم، در بعض از روحانیون كه برای انقلاب خیل زحمت كشیدند، در
اینها نفوذ مشود و اینها هم به این نتیجه مرسند كه بالأخره ما برای این كه دین را حفظ كنیم دخالت ننیم.

من در همان جا گفتم شما دو راه دارید؛ یا باید بوئید اسلام حومت دارد یا ندارد! اگر مگوئید حومت ندارد پس حومت
امیرالمؤمنین علیه السلام، یك عده مگویند پیامبر(صل اله عليه وآله) تشیل حومت نداد در حال كه مسلم داد، حال از آن

چشمپوش كنیم، امیرالمؤمنین(عليه السلام) مر تشیل حومت نداد؟! بالأخره امیرالمؤمنین(عليه السلام) پنج سال حومت
كرد. حال آن را هم كنار بذاریم، مر ما مدع حومت حضرت حجت (عج) نیستیم؟ اصلا من نمدانم به لوازم این فر توجه

دارند یا نه؟

گفتم یا ما مگوئیم اسلام حومت دارد یا ندارد، اگر ندارد پس بیائیم اینها را كنار بذاریم، به مردم بخود وعده ندهیم كه
حومت جهان حضرت حجت(عليه السلام) تشیل مشود كه مسلم آن حومت تشیل خواهد شد، طبق همه ادیان و مذاهب

.ومت است با اختلافات جزئكه این ح

اگر حومت دارد كه امام(قدس سره) همین را برداشت كرده از اسلام، ادله ما به صورت محم همین را مگوید، حومت
اسلام مر مشود در رأسش فقیه نباشد، شما دنبال چ هستید؟ مخواهند یك حومت دین اما در رأسش فقیه نباشد، فقیه

یك طرف، به قول اینها محترمانه بنشیند، الآن كه فقیه در رأس حومت است، شما خیل از حرفها را گوش نمكنید وقت فقیه
كنار باشد گوش مكنید؟!

من منتظر یك فرصت بودم كه این نته را گوشزد كنند، در قم جلسه مگذارند با اساتید حوزه، در این منازل كه در برخ از
قسمتهای حوزه بعض از فضلا به عنوان پژوهش یك عدهای از طلبهها را جمع كردند و فر خودشان را برای آنها مطرح

كردند، این یك جریان است. امروز حوزه باید راجع به این جریان بیدار باشد یعن این خطر مهمترین خطری است كه تاکنون
انقلاب را تهدید مكند، خطر منافقین، خطر بنصدر، تا برسیم به این انحرافهای اخیر كه اینها هر كدام خطرش بزرگتر از

دیری بود، اما این فتنه و این خطر از همه اینها مهمتر است.

نخبان و روشنفران جمع از اینها كه از اول این عقیده را داشتند كه روحانیت چاره است كه دخالت در مسائل كند، یك عده
مگویند ولایت علم نه ولایت فقه، كه در خارج دارند زندگ مكنند. اما اینها هم كه بچههای انقلابند و این حرف را مزنند

مخواهند ولایت فقه را كنار بذارند، این مسئله مهم است توجه كنید.

در رابطه با حجاب هم عرض كنم؛ باز هم باید تأسف خورد، همین كه رهبری در این سخنران اخیرشان فرمودند و واقعاً حضور
ول فقیه و ولایت فقیه در این بحرانها روشن مشود و این فرمایش ایشان آثار خیل زیادی هم در داخل دارد و هم در خارج،



اما با قطع نظر از این مسئله از اولیات فقه ماست كه بر پیامبر(صل اله عليه وآله)، بر وص پیامبر، بر نائب شان، تا برسیم به
فقها، اینها فقط مسئول بیان نیستند كه بیایند دین را بیان كنند، بوئیم ما به شما مگوئیم حج واجب است مخواهید انجام

بدهید یا ندهید، من دین و من حاكم دخالت نمكنم! نماز واجب است مخواهید انجام بدهید یا ندهید، این غلط است!

این آیه شریفه: «شَرعَ لَم من الدِّین ما وص بِه نُوحاً»[2] تا مرسد به اینه خدا مفرماید ما دین را، شریعت را تشریع كردیم
برای نوح، موس، عیس، موس(عليهم السلام)، و آنچه كه به توی پیامبر وح كردیم، دنبالهاش مگوید تمام این تشریع برای
چیست؟ «انْ اقیموا الدِّین و لا تَتَفَرقُوا»؛ دین را اقامه كنید نمگوید «تبینوا الدین، تبلغوا»، بله مگوید: «أن اقیموا الدین»؛

دین را باید اقامه كرد، تمام واجبات باید اقامه بشود، اگر امر به معروف و نه از منر اقامه نمشود، حاكم باید مردم را دعوت
كند، حالا حاكم نمكند یك درجه پائینتر، تا برسد به ما طلبهها كه باید مردم را دعوت كنیم.

ر كنید، این یك مسئله. اگر در باب حج كه الآن بحث رایج ماست، روایاتاز من ایها الناس بین خودتان امر به معروف و نه
داریم كه بر حاكم مسلمین لازم است اگر زمان دید عدهای را اگر مستطیعاند با پول خودشان و اگر مستطیع نیستند از پول بیت

المال بفرست و حج باید همیشه زنده باشد كه حالا ما از آن روایت استفاده كردیم این اختصاص به موسم حج هم ندارد، بیت
هیچ وقت نباید خال باشد!

راجع به زكات این روش امیرالمؤمنین(عليه السلام) و پیامبر(صل اله عليه وآله) بوده افرادی را برای اخذ زكات مفرستادند،
نمگفتند زكات واجب است، هر كس آورد آورد و اگر نیاورد هم نیاورد، اصلا ما جای را در دین نداریم كه حاكم نسبت به
اجرای آن موظف نباشد. ی هم مسئلهی حجاب است، حجاب از ضروریات اسلام است، بین شیعه و سن فرق نمكند،

حجاب از مسلّمات قرآن است. این آیه: «یا ایها النَّبِ قُل زْواجِكَ و بنَاتكَ و نساء الْمومنین یدْنین علَیهِن من جلابِیبِهِن»[3]، من
یك بحث مفصل راجع به این آیه دارم اصلا این آیه مسئله چادر را مطرح مكند، «جلباب» یعن چادر، بعد كه این آیه شریفه

نازل شد، روایت دارد همان گونه كه امروزه زنهای متدین ما با این چادر مش بیرون مآیند، زنهای مهاجر و انصار از منزل
با همین وضع بیرون مآمدند و حت رنش هم مش بود.

بنابراین، حجاب از مسلّمات است، قرآن مگوید: «یدْنین علَیهِن»، «ادناء» اگر با «عل» متعدّی بشود و اگر با «إل» متعدّی
عل الباب»؛ نزدیك باب شد، اما گفتند «ادن إل نزدیك دیوار شد، «ادن الجدار»؛ یعن إل كند، اگر گفتند: «ادنبشود فرق م

علیه»، فرق بین «ادن گوید: «ادناین را بر باب آویزان كرد، عرب یك پردهای كه یك جا كامل بپوشاند را م الباب»؛ یعن
علیه» و «ادن إلیه» فرق است. متأسفانه برخ از بزرگان هم این اشتباه برایشان پیش آمده (كه به مقام شهادت هم رسیدند و

رضوان خدا بر آنها) گفتهاند: «یدنین علیهن» یعن این پارچهها را نزدیك كنند! نه، این با «إل» نیامده است.

شود كه همه بدن و حتاز آیه استفاده م آویزان كند، اصلا آمده یعن «نزدیك كنید، اما با «عل آمد، یعنم «بله، اگر با «إل
سر و صورت هم باید پوشیده بشود، دست هم باید پوشیده شود منته روایات مآید این قرص صورت و دستها تا مچ را

استثنا مكند آن هم بنا بر قول بعض از فقها.

باید از حوزه مقالات عمیق، رسالههای عمیق در مورد دخالت حومت در اجرای واجبات از جمله حجاب نوشته مشد كه
متأسفانه نوشته نشد. فقط یك جزوه كوچ است كه من نوشتم چند سال هست عنوانش هم است «حجاب و نظام اسلام» (یك
وقت ی از شبها در میوه فروش داشتم میوه مخریدم، یك آقای متدین به من رسید گفت آقا من مخواهم از شما تشر كنم

ر)، ولاست قم هست و چادر را كنار گذاشته بود و با خواندن این جزوه مجدداً چادری شده، گفتم خدا را ش دختر من مدت
از حوزهی علمیه باید صد تا از این رسالهها بیرون بیاید، در این مجلههای مربوط به حوزه متأسفانه این طرف قضیه را، بعض
از افرادی كه فقاهتشان معلوم نیست، اینها یك نظرات دیری دادند كه مجال نیست بخواهم حرفها را بویم و باید هم بوئیم،



چون آنها عموم مطرح كردند، این كه ما تنها معروف را بوئیم و به گفتن بسنده کنیم، این یك چیزی است كه به هیچ وجه نه
تنها دلیل نداریم، بله ادله فراوان بر خلافش داریم.

به هر حال، حوزه باید اولا نسبت به این بحث حجاب كار كند، كار علم باید بند، رسانهها باید بوئیم صدا و سیما راجع به
حجاب كار نردند، بله برنامههای صدا و سیما طوری است كه ب حجاب را تبلیغ مكند، شما ببینید آنچه كه در این

جشنوارههای فجر واقع مشود، سیمرغها را به چه كسان مدهند؟ آیا آن كس كه با یك وضع زننده مآید در معرض افراد
نه این كه كس ارزش قائل هستیم، ول ر است، البته ما برای هنر خیله یك تهیهكننده یا بازیگیرد، فقط به عنوان اینقرار م
كه دستور خدا را قبول ندارد، نمتوانیم بوئیم هنرمند، این روشن است و امری است كه هزار دلیل برایش مشود اقامه كرد،

دهند. یعنبینند در تلویزیون به این آدم سیمرغ مگیرد، دختران ما موی زنهای ما قرار مشود به او گفت هنرمند، این النم
آن یك مقداری هم كه روی سرشان ماندازند برای جذابیت ماندازند و نه برای حجاب.

صدا و سیمای ما باید در كار خودش تجدید نظر كند، واقعاً امروز صدا و سیما دچار یك دوگان عجیب شده، صبح زود
منبرهای خوب از بعض خطبا را پخش مكنند، از ساعت هفت انار اسلام تمام مشود و تعطیل مشود تا فردا، اینها درد

است. حوزه باید در درجه اول وظیفهاش را انجام بدهد، آنها نویند كه شما مسئولیت خودتان را انجام ندادید! درست است ما
هم قبول داریم و كم كاری كردیم، باید در صدا و سیما تجدید نظر بشود.

به هر حال، اینها مباحث است كه ان شاء اله خدا توفیق بدهد با هدایتهای كه رهبری كردند ان شاء اله حل بشود.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

بهذا المقدار، فه فالحریة و العبودیة، و أن الحریة ت ناظرة إل هذه الجهة، و إنما ه [1] ـ «أن هذه الروایات غیر ناظرة إل
تخصیص ف اعتبار الحریة، و إلغاء لشرطیة الحریة ف تمام الأعمال، و أما بالنسبة إل اعتبار بقیة الشرائط بعد الانعتاق
فالنصوص غیر ناظرة إلیه، و لا إطلاق لها من هذه الجهة، و لذا لو جن بعد الانعتاق لا یمن القول بالصحة لأجل إطلاق

النصوص، و هذا شاهد قوی عل أن الروایات ناظرة إل خصوص الحریة و العبودیة، و غیر ناظرة إل سائر الشرائط. فالأقوى
هو القول الوسط، و هو اعتبار الاستطاعة من حین الانعتاق، لما عرفت من أن الروایات غیر ناظرة إل إلغاء جمیع الشرائط، فلا بدّ

من الرجوع إل الأدلّة الأولیة المقتضیة لاعتبار الاستطاعة، و لو سلّم انصرافها عن المقام، فهو بدوی لا عبرة به. و بالجملة:
مقتض إطلاق نصوص المقام أن حجه إل زمان العتق محوم بالصحة، و أما بعد العتق یرجع إل الأدلّة الأولیة المقتضیة

لاعتبار الاستطاعة، فإلغاء شرطیة الاستطاعة بالمرة لا دلیل علیه، كما أن الالتزام باعتبار الاستطاعة من أول الأمر لا شاهد علیه،
فإن هذه النصوص دلت عل أن العبودیة السابقة و إن كانت مع التسع غیر قادحة ف صحة الحج.» موسوعة الإمام الخوئ؛

ج26، ص: 41.
لا و وا الدِّینیمقنْ اا یسع و وسم و یماهربا ینَا بِهصا وم لَیكَ وینَا احوالَّذِی ا نُوحاً و بِه صا وم الدِّین نم مَعَ ل[2] ـ «شَر

تَتَفَرقُوا فیه كبر علَ الْمشْرِكین ما تَدْعوهم الَیه اله یجتَبِ الَیه من یشَاء و یهدِی الَیه من ینیب» سوره شوری: آیه 13.
هانَ الك و ذَینیو فَلا فْنرنْ یعا َندكَ اذل بِیبِهِنلاج نم لَیهِنع ینیدْن یننموالْم اءسن كَ ونَاتب اجِكَ وزْو قُل ِا النَّبیه[3] ـ. «یا ا

غَفُوراً رحیماً» سوره احزاب: آیه 59.


