
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۱۳ اسفند ۱۳۹۶

کتاب الحج
جلسه 78 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این مسئله است كه اگر صب ممیز قبل از مشعر بالغ بشود، حج او مجزی از حجة الاسلام است. ما هم قاعده و هم ادله
را بررس كرده و گفتیم هر چند از نظر قاعده این حج، مجزی نیست، اما از بعض ادله خصوصاً روایات «من ادرك المشعر

فقد ادرك الحج»، استفاده كردیم كه این حج، مجزی از حجة الاسلام است.

دیدگاه امام خمین(قدس سره)

مرحوم امام در متن تحریر قائل به اجزا شدند، منته بعد فرمود: «و إن كان الاحوط الاعاده بعد ذلك مع الاستطاعه»[1]، كه مراد
احتیاط استحباب است؛ یعن مرحوم امام مفرماید گرچه قائل به اجزا هستیم، اما بعداً اگر استطاعت پیدا كرد، احتیاط

استحباب در اعاده است. سؤال این است كه وجه این احتیاط استحباب چیست؟

به بیان دیر، اگر از نظر فتوا به این نتیجه رسیدیم كه اگر صب قبل از مشعر بالغ شد، این مجزی از حجة الاسلام است، چه
وجه دارد بر این كه بوئیم احتیاط استحباب در اعاده است؟

وجوه احتیاط استحباب در کلام امام خمین(قدس سره)

در اینجا به چند وجه برای احتیاط استحباب اشاره شده است:

وجه اول: همان است که بیان کردیم که قاعده، عدم الاجزاء است اگرچه بعض از این ادله را قبول كردیم، ول بالأخره با توجیه
و با توضیح قبول كردیم، منته نزد دیران این ادله مورد مناقشه است.

وجه دوم: اگر ما فتوا به عدم اجزاء نداشتیم و مگفتیم از این ادله فقط اجزاء استفاده مشود، باز وجه برای این احتیاط نبود،
اما برخ هیچ یك از این ادله را قبول نرده و به عدم اجزاء فتوا دادهاند و این فتوا متواند منشأ برای این احتیاط استحباب در

اعاده بشود.

وجه سوم: آن است که گاه فقیه مگوید: «لا یبعد الاجزاء»؛ اجزاء بعید نیست، این متواند با احتیاط در اعاده جمع بشود، اما
یك وقت مگوید: «الاقوی الاجزاء» و اقوی به این معناست كه این دلیل اجزاء، بسیار قوی است و آنهای كه قائل به عدم اجزاء

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


هستند، نه فتوا و نه دلیلشان، هیچ ی درست نیست و وجه ندارد كه بوید احتیاط در اعاده است، اما یك وقت هست كه فتوا
به این قوت نیست، فقیه مگوید: «لا یبعد»، در اینجا متواند احتیاط كند و اقوی در اینجا نیز در حدّ همین «لا یبعد» است که با

احتیاط سازگاری دارد.

بنابراین، به نظر ما «الاقوی» و «لایبعد» هر دو مشترك در فتواست، اما بین آنها این فرق وجود دارد كه در اقوی، مجال برای
احتیاط در اعاده (چه احتیاط وجوب و چه احتیاط استحباب) نیست، اما در جای كه فقیه مگوید: «لا یبعد»، مجال برای

احتیاط استحباب در اعاده هست.

نته شایان ذکر آن که مرحوم سید در عروه پس از مناقشه قرار دادن سه دلیل اجزاء، قائل به عدم اجزاء شده و فرمود: «فالقول
بالاجزاء مشل» و بعد در ادامه مگوید: «و الاحوط الاعادة بعد ذل ان کان مستطیعاً»[2]، چون اجزاء مشل است، احتیاط

وجوب آن است كه بعد از استطاعت، اعاده كند.

لین مرحوم امام مفرماید: اقوی اجزاء است و بعد احتیاط مستحب مکند که بعد از استطاعت، دوباره اعاده کند. به نظر ما
بهتر بود که مرحوم امام مفرمود: «لا یبعد الاجزاء» و بعد مفرمود: «و الاحوط الاعادة»؛ زیرا وقت مگویید اقوی این است
كه این اجزاء ثابت است، دیر مجال برای احتیاط در اعاده نیست؛ چرا که اقوی به این معناست كه آن قول دیر، در نظر من

كاملا مردود است، اما در «لا یبعد»، مردود بودن قول مخالف، محم نیست که این منشأ برای احتیاط مشود.

در فقه وقت مگویند اشهر، در مقابلش مشهور است و در مقابل مشهور، شاذّ است و لذا مگویند مشهور از اشهر قویتر
است، اما در مقام فتوا وقت مگوئیم: «الاقوی» با «لا یخلو عن قوة» ی است، «الاظهر» با «الظاهر» ی است، این كه

مگوییم اظهر این است، معنایش این نیست كه قول مقابل ظاهر است، اقوی این است معنایش این نیست كه قول مقابل قوی
است؛ چرا که اگر این باشد كه فتوا نیست. بنابراین اقوی با قوی، اظهر با ظاهر، همه اینها با «لا یبعد»، همه عبارت اُخرای از

فتواست و فرق نمكند.

خلاصه آن که چرا ی فقیه در یك جا تعبیر به اقوی مكند و در جای دیر «لا یبعد»، این تفنّن در عبارت نیست. اقوی به
مراتب دلالتش بر فتوا بیشتر است با این كه هر دو مشترك در فتواست و اقوی این است که دیر مجال برای احتیاط در اعاده

نیست. وقت كس مگوید اقوی این است، معنایش این است كه در اینجا فتوای شاذ هست، ول این فتوای شاذ در نظر من هیچ
وجه نداشته و باطل است.

فروع چهارگانه در کلام سید یزدی(قدس سره)

مرحوم سید در تتمه این بحث، چهار فرع را ذکر کرده که مرحوم امام بدان اشارهای ننموده است. ایشان مفرماید: اگر قائل به
عدم اجزاء شویم که مسئله تمام است، اما اگر قائل به اجزاء شویم چهار فرع در اینجا مطرح مشود:

فرع اول: این بچه ممیزی كه قبل از مشعر بالغ شده، آیا بر او واجب است که نیت حجة الاسلام را اعاده کند یا خیر؟ چرا که از
ابتدا به عنوان حج مستحب محرم شده، حال كه بالغ شد، اگر بخواهد این حجش تبدیل به حجة الاسلام شود، آیا تجدید النیة

واجب است یا خیر؟[3]

در اینجا دو دیدگاه وجود دارد؛ 1) تجدید النیة لازم است و باید نیت را تجدید كند كه از آن تعبیر مكنیم به «قلب»؛ یعن اختیاراً
كند؛ یعنت لازم نیست و قهراً انقلاب به حجة الاسلام پیدا مرا به عنوان حجة الاسلام نیت كند. 2) تجدید نی این حج مستحب



نیاز به نیت ندارد و وقت این بچه بالغ شد، خود به خود این حج او حجة الاسلام مشود.

دیدگاه فقیهان در لزوم تجدید نیت

شیخ طوس(قدس سره) در خلاف[4]، محقق حل در معتبر، علامه حل در منته، شهید اول در دروس، شهید ثان در روضه،
تصریح به تجدید نیت كردهاند، مرحوم سید، صاحب جواهر و جمع دیر قائلاند به این كه در اینجا نیازی به تجدید نیت نداشته
و انقلاب به حجة الاسلام پیدا مكند. در اینجا از نظر اجتهادی نباید بوئیم برای این كه آیا نیت تجدید لازم است یا خیر؟ روایت

خاص پیدا كنیم، بله باید دید اقتضای همین ادلهای كه دلالت بر اجزاء داشت، چیست؟

دیدگاه والد معظَّم(قدس سره) در مسئله

مقدمه دیدگاه ایشان آن که، ی از ادله اجزاء این بود كه اگر عبد قبل از مشعر الحرام آزاد شد، روایات مگوید كه این حج
حجة الاسلام مشود، ی قول این بود که از این روایات عبد الغاء خصوصیت کرده و بوئیم همان گونه كه عبد نیازی به تجدید

نیت ندارد، صب ممیز نیز قبل از مشعر الحرام اگر بالغ شد، همانند عبد بوده و نیازی به تجدید نیت ندارد. بنابراین، اطلاق
روایات این است كه: «العبد إن انعتق قبل المشعر فحجه حجة الاسلام» حت اگر هم نیت نرده باشد بدون نیت تبدیل به حجة

الاسلام مشود و به ضمیمه الغاء خصوصیت، صب ممیِز هم نیازی به تجدید نیت ندارد.

مرحوم والد ما مفرماید: اگر ما مستند اجزاء را، الغاء خصوصیت از آن روایات عبد بدانیم، چون اطلاق این روایات مگوید
این نیاز ندارد كه نیت حجةالاسلام كند و خود بخود تبدیل به حجةالاسلام مشود، از این رو در صب نیز همین را بوید. بعد

ایشان مگوید: «و إن كان یمن المناقشه عل هذا التقدیر ایضاً»[5]؛ هر چند متوان مناقشه کرد، اما بیان مناقشه را ذكر
نمكنند.

بیان مناقشه شاید همین باشد كه بوئیم این روایات از این جهت که مگوید: «كون الحاج عبداً»، این مانعیت از حجة الاسلام
دارد، حال این روایات مخواهد بوید اگر قبل از مشعر آزاد شد، این مانع برطرف مشود، اما در صدد برطرف شدن سایر

گوئیم یاز شرایط این است كه این باید نیت حجة الاسلام و فریضة الاسلام را داشته باشد، چون ما م ی موانع نیست؛ یعن
از شرایط وجوب حج این است كه حر باشد، بر عبد حجةالاسلام واجب نیست همانطور كه بر صب و مجنون واجب نیست،

حال كه این عبد، حر و آزاد شد، از این جهت مانع برطرف مشود، لین حجة الاسلام نیاز به نیت دارد و باید نیت کند.

در آنجا پاسخ دادیم که اینجا قیاس نیست. این یا از راه تنقیح مناط خارج مشویم یا از راه الغاء خصوصیت. در الغاء
خصوصیت قیاس نیست، شما اگر در روایت: «رجل شكَّ بین الثلاث و الاربع»، از كلمه «رجل» الغاء خصوصیت كردید، اینجا

گوید عبد خصوصیتندارد و مرجع در الغاء خصوصیت، عرف است، عرف م گوئید خصوصیته مردید، بلقیاس ن
ندارد.  در گذشته بیان شد که صاحب جواهر از این روایات عبد یك ضابطهای به دست مآورد و آن ضابطه این است كه اگر

كس حج را بدون شرایط شروع كرد، اما قبل المشعر واجد شرایط شد، حجش تمام است. لذا بحث قیاس نیست.

را پیدا كنیم. حت توانیم در اینجا مناط قطعال دارد؛ زیرا نمخواهیم كنیم، اگر تنقیح مناط باشد اشتنقیح مناط هم نم حت
گفتیم در مباحث فقها، بین الغاء خصوصیت و تنقیح مناط خلط شده با این که اینها، دو عنوان هستند، شما در «رجل شكَّ بین
الثلاث و الاربع»، نمگوئید اول تنقیح مناط مكنیم و بعد از تنقیح مناط، الغاء خصوصیت كنیم، بله مگوئیم اصلا نمدانم

مناط این حم چیست و كاری به مناط هم ندارم، ول رجل بودن خصوصیت ندارد و این را عرف تشخیص مدهد.



مرحوم والد ما در ادامه مفرماید: اما اگر مستند آن دلیل دیر باشد كه حج، حقایق متعدده و طبائع متثره نیست، بله حقیقت
واحده است كه: «قد یعرض لها الاستحباب و قد یعرض لها الوجوب»؛ گاه اوقات وجوب عارضش مشود، گاه اوقات

استحباب عارضش مشود، در این صورت دیر نیازی به تجدید نیت ندارد.[6]

ارزیاب دیدگاه والد معظَّم(قدس سره)

این بیان نیز با آن دیدگاه كه برگزیدیم، سازگاری ندارد؛ زیرا همانگونه كه پیرامون تباین در حقایق و وحدت در حقیقت گفتیم
ملازمه با اجزاء و عدم اجزاء ندارد، اینجا نیز مگوئیم هر چند بوییم که حج، حقیقت واحده دارد، اما چه ملازمهای با عدم

تجدید نیت دارد؟! چه ملازمهای دارد با این كه اینجا ملف و حاج لازم نیست نیتش را تجدید كند؟! لذا طبق آن مبنا این بیان نیز
قابل مناقشه است.

بدینسان، مرحوم والد ما طبق دلیل روایات حج و مسئله حقایق واحده و متعدده مفرماید تجدید نیت لازم نیست، اما به نظر ما
این سخن دارای مناقشه است. البته باید تأمل كنید كه طبق روایات «من ادرك المشعر فقد ادرك الحج»، كه اساس را همان

تشیل مدهد، وقت مگوید: «فقد ادرك الحج»؛ یعن دلالت بر انقلاب دارد (یعن چه بخواهد و چه نخواهد این مشود حجة
الاسلام) یا چنین دلالت ندارد؟

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ «لو حج الصب الممیز و أدرك المشعر بالغا و المجنون و عقل قبل المشعر یجزئهما عن حجة الإسلام عل الأقوى و إن
كان الأحوط الإعادة بعد ذلك مع الاستطاعة.» تحریر الوسیلة؛ ج1، ص: 372

[2] ـ «فالقول بالإجزاء مشل و الأحوط الإعادة بعد ذلك إن كان مستطیعا بل لا یخلو عن قوة.» العروة الوثق (للسید الیزدی)؛
ج2، ص: 424.

[3] ـ «و عل القول بالإجزاء یجری فیه الفروع الآتیة ف مسألة العبد من أنه هل یجب تجدید النیة لحجة الإسلام أو لا و أنه هل
یشترط ف الإجزاء استطاعته بعد البلوغ من البلد أو من المیقات أو لا و أنه هل یجری ف حج التمتع مع كون العمرة بتمامها قبل

البلوغ أو لا إل غیر ذلك.» العروة الوثق (للسید الیزدی)؛ ج2، ص: 424.
[4] ـ الخلاف، ج2، ص: 388.

[5] ـ «ان كان المستند ف جریان الحم ف الصب هو إلغاء الخصوصیة من الروایات الواردة ف انعتاق العبد قبل الوقوف
أجزاء حجه عن حجة الإسلام كما یظهر من الجواهر فلا مانع من التمسك بإطلاق تلك الروایات بالإضافة إل بالمشعر الدالة عل

هذا التقدیر أیضا فتدبر جیدا.» تفصیل الشریعة ف ن المناقشة علم بعدم لزوم تجدید النیة و ان كان یمالمقام أیضا و الح
شرح تحریر الوسیلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 66.

[6] ـ «كما انه لو كان المستند ف الحم بالاجزاء ف الصب البالغ هو الوجه الخامس الذی عرفته من ان الحج لا یون حقائق
متعددة و طبائع متثرة بل هو حقیقة واحدة و طبیعة فأرده قد یعرض لها الاستحباب و قد یعرض لها الوجوب و لا یوجب ذلك

الاختلاف بوجه فاللازم أیضا ان یقال بعدم لزوم تجدید النیة أصلا. و اما لو منعنا إلغاء الخصوصیة ف روایات العبد و منعنا
وحدة الطبیعة و اتحاد الحقیقة بل قلنا بالتعدد و التثر و استندنا ف الحم بالاجزاء ال ما ذكرنا من ضم روایات «من أدرك

المشعر فقد أدرك الحج» إل الإطلاق ف روایة الجاریة الدالة عل ان علیها الحج إذا طمثت فاللازم الحم بلزوم تجدید نیة الإحرام
لان مقتض ذلك الدلیل وجوب الحج بالبلوغ لفرض التمن منه بسبب إدراك المشعر و هذا لا یناف لزوم التجدید بعد كون

مقتض القاعدة ذلك لفرض اختلاف الحقیقة و تعدد الطبیعة و بعبارة أخرى بعد كون اللازم بحسب القاعدة تجدید النیة لیس هناك



ما یدل عل عدم اللزوم و الاكتفاء بالنیة الأول كما لا یخف فالحم ف هذه الجهة مبن عل ملاحظة دلیل الاجزاء و الثمرة بین
القولین تظهر ف الفرعین المذكورین ف كلام السید‐ قدس سره‐ ف العروة.» تفصیل الشریعة ف شرح تحریر الوسیلة ‐ الحج؛

ج1، ص: 66 – 67.


