
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۲ اسفند ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 89 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

عرض كردیم مرحوم محقق نائین (اعل اله مقامه الشریف) در دو جا مسئلهی قدرت شرعیه، طریق احراز و فرض شك در
قدرت شرعیه را مطرح كردند. آنچه در فوائد الاصول بود را بیان كردیم و مناقشاتش را هم ذكر كردیم. اما عرض كردیم در كتاب

اجود التقریرات كه دورهی دوم اصول مرحوم نائین هست و به قلم مرحوم آقای خوئ (قدس سره) نوشته شده، در بحث ضد
این بحث را دارند و شاید اختلاف یا نات اضافهای را آنجا ذكر كردند كه لازم است این بحث را بر حسب آنچه در اجود

التقریرات آمده بیان كنیم[1].

کلام مرحوم نائین در اجودالتقریرات

امروز كلام نائین را بر حسب آنچه در اجود التقریرات آمده ذكر مكنیم؛ ایشان دو تا إن قلت آوردند و جواب دادند.

إن قلت اول: بنا بر اینه قدرت را از راه خطاب استفاده كنیم نه از راه عقل، هیچ راه برای كشف ملاك نداریم. در نتیجه
تصحیح ضد عبادی از راه وجود ملاك، بسته مشود. در توضیح تقریباً همان مطالب فوائد الاصول را مفرمایند. توضیحش این

است كه اگر قدرت را از راه عقل استفاده كنیم یعن اگر مول تلیف كرد و عقل گفت تلیف به عاجز قبیح است و این تلیف
در صورت است كه ملف قادر باشد و از اطلاق استفاده مكنیم كه این فعل چه قدرت باشد و چه نباشد ملاك دارد و تشبیه به

مسئلهی ابتلاء مكنند.

مرحوم شیخ انصاری (اعل اله مقامه الشریف) ی از شرایط تنجز تلیف را ابتلاء ملف قرار داده. اگر شارع تلیف را متوجه
ملف كند كه مورد ابتلای او نیست. مثلا بوید از آن ظرف كه در كاخ كرملین است آب نخور! چه زمان ملف كه در قم

هست آنجا مرود؟ چه زمان به آن كاخ راهش مدهند؟ چه زمان از آن ظرف متواند بخورد؟ اینجا مگویند این تلیف منجز
نیست چون خارج عن دایرة الابتلاء. اما آیا خروج از دایرهی ابتلا به این معناست كه این فعل ملاك هم ندارد؟ مستشل مگوید
همان طور كه در اینجا مسئلهی خروج از ابتلا ربط به ملاك ندارد و ملاك مطلقا موجود است در ما نحن فیه هم اگر قدرت را

از راه عقل استفاده كردیم ملاك موجود است، چه قدرت عقل و توین باشد و چه نباشد.

اما اساس اشال روی این است كه قدرت را از راه خطاب استفاده كنیم. یعن خود طلب و خطاب اقتضای تقیید متعلقش را
دارد و تضییق مكند. فأنه قید المتعلق بحال القدرة لفظاً اینه ما مگوئیم خود خطاب قرینه است بر اینه متعلق در ملاكش
قدرت دخالت دارد گویا این است كه خود متعلق را لفظاً به قدرت مقید كند. چطور در جای كه مول در لفظ بالصراحه قدرت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


را مطرح مكند مگوئید این قدرت كاشف و دخیل در ملاك است؟  اینجا هم كه از خود خطاب از اقتضای خطاب، از اقتضای
طلب این را مفهمیم همینطور است در نتیجه اصالة الاطلاق نداریم. روی مبنای نائین كه قدرت را از خطاب استفاده مكنیم

در جای كه شك كنیم كه آیا قدرت در ملاك دخالت دارد یا نه؟ اطلاق نداریم تا بخواهیم به اصالة الاطلاق تمسك كنیم.

سه بیان كه قبلا در فوائد الاصول عرض كردیم اینجا هم مآورند و مگویند اولا اطلاق نیست چون خود خطاب متعلق را تقیید
مكند. ثانیاً اگر كس بوید معلوم نیست خطاب مسلماً متعلق را مقید كند مگوئیم صلاحیت و قابلیت برای تقیید دارد. ثالثاً
اگر صلاحیت هم نداشته باشد اطلاق جای است كه اگر مول قید را اراده كند ول در كلامش قید را نیاورد نقض غرض لازم

بیاید اینجا نقض غرض لازم نمآید چون اگر ملف قدرت نداشته باشد انجام نمدهد. فرق کلام فوائد و اجود در این است که
اولا اینجا در قدرت عقل ما نحن فیه را به مسئلهی ابتلا تشبیه كردند و ثانیا در جوابش نات است كه در فوائد نیست و ثالثا

اینجا نائین مطالب كه در فوائد هست را تفیك و دسته بندی كرده.

ایشان در جواب مستشل مگوید یا متعلق طلب به حسب ظاهر و لفظ، مقید به قدرت است مثل آیهی حج و آیه وضو. در آیه
حج «له عل الناس حج البیت من استطاع»، در آیه وضو هم «فإن لم تجدوا ماء فتیمموا سعیداً طیبا»، ایشان مفرماید اینجا

تقیید كاشف از این است كه قدرت در ملاك دخالت دارد، چرا؟ مفرمایند «بداهة انه لا معن لأخذ قید ف متعلق الطلب إثباتا إذا
لم ین دخیلا ف الملاك ثبوتا» اگر اثباتاً قیدی در كلام آمد، این قید در مقام اثبات كشف از دخالت در مقام ثبوت دارد. اگر
مول گفت من استطاع، اگر گفت فاتقوا اله ما استطعتم، این قید ظهور دارد كه در ثبوت و در واقع این قدرت در متعلق امر

دخالت دارد كه فعلا بحث ما در این نیست.

اما عمده این قسمت است که «اما إذا لم ین متعلق الطلب مقیداً بالقدرة ف مرتبة سابقة عل تعلق الطلب‏» اگر متعلق قبل از
آنه طلب مول به او تعلق پیدا كند مقید نباشد بله بوئیم اعتبار قدرت از حین عروض طلب، یا از راه عقل و یا از راه اقتضای

خطاب مآید و متعلق قبل از عروض طلب مطلق است. نائین این برهان را مآورد كه در فوائد نبود. مفرماید «فمعروض
الطلب ف مرتبة سابقة عل عروضه... یون مطلقاً لا محالة». اگر گفتیم اعتبار قدرت از حین عروض مآید، معروض قبل از

عروض طلب باید مطلق باشد. «و التقیید ف مرتبة لاحقة و ه مرتبة عروض الطلب لا یعقل ان یون تقییدا ف مرتبة سابقة
مرتبة یا خطاباً، ف سابقه است. عروض طلب كه از آن قدرت را میفهمیم یا عقلا مرتبة علیه‏» متعلق قبل عروض الطلب ف

واحده است. محال است چیزی كه در مرتبه لاحقه است بتواند در مرتبه سابقه تأثیر بذارد.

دوباره عبارت را مخوانم؛ «و التقیید ف مرتبة لاحقه»، مرتبه لاحقه جای است كه طلب روی متعلق آمده «و ه مرتبة عروض
الطلب لا یعقل أن یون تقییداً ف مرتبة سابقة علیه» نمتواند  تقیید در مرتبه سابقه بشود. «و بالجملة المادة الت یعرض علیها

الطلب و ان كانت مقیدة بالقدرة علیها حال عروضه إ ان إطلاقها ف مرتبة سابقة علیه یشف عن عدم دخل القدرة ف الملاك‏»
مگوید در جای كه مول متعلق را مقیداً نیاورده، این متعلق قبل از عروض طلب مطلق است و محال است كه این مرتبهی

لاحقه كشف از این كند كه قدرت دخیل در مرتبهی سابقه است.

قدرت به میدان مآید یعن مثلا بر صلاة به قول بعض از اساتید قدیممان با همه بند و بیلش ‐ملاك، اجزاء، شرایط و...‐
طلب عارض مشود. نائین مگوید محال است كه بخواهد در آن مرتبهی سابقه تأثیر بذارد. مرتبهی لاحقه كه موجود مشود
بعداً كیف یعقل كه مؤثر بشود در وجوب كه سابقاً موجود است. همیشه در وجود بعدی اثر مگذارد اما یك موجودی با همهی
نفس الامر موجود است صلاة. بعد شارع آمده طلب را آورده اینجا دقت كنید اصلا خصوصیات موجود است متعلق طلب ف

هم روی مبنای اینه ما قدرت را از راه عقل بفهمیم و هم قدرت را از راه خطاب بفهمیم، فرق نمكند. ایشان مگوید اعتبار
قدرت، آنجا كه اصلا تلیف نباشد عقل هم نمگوید قدرت معتبر است. «اعتبار قدرت لا محاله ف مرحلة عروض الطلب»

است چه راهش را عقل و چه خطاب بدانیم. پس قبل عروض الطلب این متعلق را این قدرت نمتواند در او تأثیر بذارد. برای



اینه یلزم تأثیر اللاحق ف السابق و تأثیر اللاحق ف السابق محال است.

باز این عبارت را مخوانم «و بالجمله المادة الت یعرض علیه الطلب» آن ماده یعن آن متعلق كه طلب عارض آن مشود «و
إن كانت مقیدةً بالقدرة علیها» مقید به قدرت است منته قدرت كه حال عروض الطلب است. «حال عروضه» یعن عروض

الطلب، «الا أن اطلاقها ف مرتبة سابقة علیه» اینه مگوئیم این متعلق قبل از عروض طلب مطلق است «یشف عن عدم دخل
القدرة» از این قدرت كه از این به عروض طلب به دست مآوریم دخالت در ملاك ندارد. «و یشف ایضاً عن كون ذات العمل

هو معروض بالطلب» كشف از این مكند كه ذات متعلق معروض بالطلب است، «واجدٌ للملاك التام» همه ملاك تام را دارد
«و إلا لان عل المول تقییده ف تلك المرتبة» یعن باید مول متعلق از روی قدرت را معروض برای طلب قرار مداد نه ذات

متعلق را.

نائین در این جواب فرمود دو فرض بیشتر نداریم یا در لسان دلیل، متعلق مقید به قدرت است که قدرت شرع است. مثل مثال
آیه حج و آیه وضو. اگر در ذات ف لسان این مقید به قدرت نیست معلوم مشود مول متعلق را مطلقا تصویر كرده. متعلق را
است ـ «إذا كانت عن قدرة گفت این ماده و متعلق ـ ماده و متعلق هم یداند مع قطع النظر عن القدرة و الا مواجد ملاك م
یجب»، بعد خطاب را مآورد. چون این قید را نیاورده ما كشف از این مكنیم كه ذات عمل معروض طلب است، ذات عمل

تمام ملاك را دارد.

بعد مفرماید «فمن الاطلاق ف الاثبات» حالا كه مبینیم متعلق را مقید به قدرت نرده، فرمود صل، كتب علیم الصیام، قیدی
به عنوان قدرت نیاورده در مقام اثبات مطلق است «یستشف عدم التقیید ف مقام الثبوت». بعد نتیجه مگیرند «فظهر أن

اقتضاء الطلب لإعتبار القدرة ف متعلقه» اینه طلب روی مبنای نائین اقتضا مكند قدرت بر متعلق را، «یستحیل أن یون بیاناً
و مقیداً للاطلاق ف مرتبة سابقة علیه» این محال است كه بیان باشد برای متعلق كه متعلق در مرحلهی سابقهی بر خطاب است.

باز این را عرض مكنم؛ یستحیل خطاب، طلب، بیان باشد برای اعتبار قدرت در متعلق. درست نقطهی مقابل حرف مستشل.
مستشل مگفت خطاب، طلب، بیانٌ برای متعلق. مستشل مگفت خطاب و طلب خودش بیانٌ و تقییدٌ للمتعلق، ایشان

مفرماید خطاب محال است كه بخواهد بیان یا تقیید برای متعلق باشد.

بعد مفرماید با این بیان، سه اشال كه در فوائد بود و اینجا هم ذكر كردند كه بوئیم با اصالة الاطلاق این اصلا اطلاق وجود
ندارد از اول مقید به قدرت است! یا صلاحیت دارد، هیچ كدام از اینها اینجا مطرح نمشود. خطاب نه صلاحیت تقیید متعلق

دارد، خطاب نه خودش قرینه است بالفعل بر اینه متعلق مقید است و نه صلاحیت برای تقیید دارد. محال است كه ما از
خطاب قید دخالت قدرت شرعیه در ملاك را  اثبات كنیم[2].

اشال و جواب دوم

در إن قلت دوم مستشل مگوید در جواب از اشال اول خواستید بفرمائید اطلاق متعلق، كشف از این مكند كه قدرت در
ملاك دخالت ندارد. بعد اشال كه در فوائد بود اینجا به عنوان اشال دوم مطرح مكند. در اجود خوب تفیك شده. مستشل
مگوید این اطلاق در صورت شما را به این نتیجه مرساند كه متلم در مقام بیان من حیث الملاك هم باشد، در حال كه چه
بسا متلم اصلا از این جهت غافل است و هیچ توجه ندارد. شما از كجا استفاده مكنید كه متلم در مقام بیان این است كه
این متعلق دارای ملاك است. تقریباً همان مطلب كه در فوائد الاصول بود كه إن للاطلاق بجهتین كه ذكر كردیم آنجا به این بیان

در اینجا مستشل ذكر مكند.



نائین همان جواب را مدهد منته باز به نظرم یك مقداری تعبیراتش فرق دارد. ایشان مفرماید اگر اطلاق برای كشف مراد
باشد نیاز داریم اثبات كنیم متلم در مقام بیان است. اگر اطلاق طریق برای كشف مراد باشد ما نیاز داریم كه احراز كنیم متلم

از راه معلول به علت پ یعن ،ّدر مقام بیان است. اما اگر از اطلاق بخواهیم كشف وجود ملاك كنیم به عنوان یك كشف إن
ببریم. مفرمایند لا یتوقف اینجا بر اینه مول در مقام بیان باشد، اصلا لا یتوقف كه مول توجه به او داشته باشد.

گفت «وجدت الحرارة» این مثال را در منتق من یك عبارت ساده عرض كنم باز عبارات ایشان را توضیح بدهم. اگر كس
الاصول زدند. آیا متلم كه مگوید وجدت الحراره، حراره معلول آتش است، ما مگوئیم پس این آدم آتش را دیده كه مگوید
وجدت الحراره. آیا لازم است كه متلم به آتش هم توجه داشته باشد؟ نه، لزوم ندارد. اگر غافل از آن هم باشد ول ما از كلمهی

حرارت كشف إن مكنیم علت را، از معلول به علت پ مبریم مگوئیم این آدم در حقیقت آتش دیده.

 اینجا هم نائین مگوید مسئله همینطور است، یعن ما از راه اطلاق كشف مكنیم كه ملاك در این فعل موجود است ولو خود
متلم اصلا غافل باشد از اینه ملاك هست یا نیست؟ بعد مگویند این اطلاق دیر متوقف بر اینه متلم در مقام بیان باشد

نیست اگر غافل هم باشد مفرماید «فهو لا یتوقف عل كون المول ملتفتاً إلیه فضلا عن كونه ف مقام بیانه و ما نحن فیه من هذا
القبیل» ما نحن فیه اینطوری است.

توضیح مدهند مفرمایند «إنا إذا فرضنا أنما تعلق به طلب المول ف ظاهر كلامه هو الفعل المطلق قبل تعلق الطلب به». اگر
فرض کردیم قبل از طلب آنچه به مول تصور كرده متعلق مطلق است «و المفروض أن تعلق الطلب» از این طرف مول آمده

این متعلق را طلب كرده، طبق قاعدهی احام تابع مصالح است كشف از این مكنیم كه متعلق ملاك دارد «فیشف ذلك أن
الواجب للملاك هو مطلق الفعل دون المقدور منه». از یك طرف مول به صورت مطلق تصور كرده و حم را روی او آورده و

حم كشف از وجود ملاك مكند. نتیجه مگیریم كه متعلق به صورت مطلق دارای ملاك است چه قدرت بر او باشد و چه
قدرت نباشد. «و هذا الشف عقل لا یدور مدار كون الملاك ف مقام بیانه» همان مطالب كه در فوائد هم ذكر شد. منته اینجا با

این تعبیر كشف معلول از علت كه اینها در فوائد نبود[3].

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ این بحث مهم است و متواند موضوع برای یك رساله شود. تقسیم قدرت به شرع و عقل درست است یا یا نه؟ دلیل
اعتبار قدرت در تالیف چیست؟ مخصوصاً با این نظر جدیدی كه متأخرین دارند كه قدرت را شرط برای فعلیت تلیف

نمدانند و شرط برای تنجز مدانند. خصوصاً با این نظریهای كه امام (رضوان اله تعال علیه) دارد كه طبق نظریهی امام نه
قدرت و نه عقل، نه علم، هیچ یك از اینها عنوان شرط تلیف را ندارد. روی آن خطابات قانونیه حت آدم عاجز هم ملف است و

تلیف شامل حال او هم مشود. عرض مكنم خود این یك رسالهای مشود و اگر بحث را دنبال بفرمائید و فروعات در علم
اصول دارد. آیا جامع بین مقدور و غیر مقدور، مقدور است یا نه؟ این خودش یك بحث خیل خوب است در علم اصول و در

فقه هم ثمرات دارد.
[2] ـ أجود التقریرات، ج‏1، ص: 265: فیمن ان یقال حینئذ أن إطلاق متعلقه شرعا یشف عن كونه ذا ملاك مطلقاً ف حال

القدرة و عدمها نظیر اشتراط التلیف بون متعلقه محل الابتلاء فانه لا یشف عن عدم كونه ذا ملاك حال خروجه عن الابتلاء غایة
هذا الحال فإطلاق المتعلق ف غیر حال الابتلاء و هو لا یستلزم عدم كونه واجداً للملاك ف لیف به فالأمر انه لا یحسن تعلق الت

كلا المقامین یون كاشفاً عن تمامیة الملاك ف المتعلق مطلقاً و ان كان تعلق التلیف به مشروطاً عقلا بونه مقدورا و محلا
للابتلاء...



شف عن عدم دخل القدرة فالمقام لا ی [3] ـ أجود التقریرات، ج‏1، ص: 267: و اما ما ذكر أخیراً من ان عدم التقیید ف
الملاك واقعا لعدم لزوم نقض الغرض من عدم البیان عل تقدیر دخلها فیه واقعاً فمجرد احتمال دخلها فیه یف ف عدم صحة

العبادة. ففیه أولا ان هذا لو تم فانما هو فیما إذا كان الشك ف اعتبار القدرة التوینیة ف الملاك لاستحالة صدور غیر المقدور فلا
یلزم من عدم البیان نقض الغرض أصلا و اما إذا كان الشك ف كون القدرة و لو كانت شرعیة دخیلة ف الملاك كما هو

المفروض ف المقام فیلزم نقض الغرض من عدم التقیید لا محالة فان الملف یمنه ان یأت بفرد الواجب الموسع عند مزاحمته
للواجب المضیق تمسا بالإطلاق فیلزم نقض الغرض عل تقدیر عدم كونه واجدا للملاك واقعاً...                      


