
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۰ اسفند ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

ملاحظه فرمودید مرحوم نائین (قدس سره) فرمودند اگر در شرطیت قدرت برای تالیف مبنای مشهور را بپذیریم این اشال
قابل جواب است یعن اگر گفتیم قدرت را عقل از راه قبح تلیفِ به عاجز، ادراك مكند، اصالة الاطلاق را برای نف این قدرت
شرعیه جاری مكنیم. اما مفرمایند مشل روی مبنای خود ماست كه روی این مبنا، شرطیت قدرت از خود خطاب استفاده
مشود و اقتضای خطاب شرطیت قدرت در متعلق تلیف است. روی این مبنا گفتیم اشال این است كه وقت خود خطاب

اقتضای اعتبار قدرت در متعلق را دارد، اطلاق معنا ندارد تا تمسك به اصالة الاطلاق كنیم.

ادامه کلام مرحوم نائین

در بحث امروز مفرمایند باید در همین مبنا هم این اشال را جواب بدهیم و در نتیجه مفرمایند اشال به حذافیره‏، با همه ابعاد
و مبان باید جواب داده شود. عبارات كه در فوائد الاصول آمده مقداری مغلق است خوب دقت كنید بینید آنچه ما از عبارات

نائین فهمیدیم درست است یا نه؟

ابتدا مفرمایند این كه خطاب اقتضا دارد، قابلیت ندارد كه موجب تقیید متعلق شود. در توضیح مطلب مفرمایند در اطلاق دو
مت كاففرمایند برای جهت اول مقدمات حلم 2- كاشفیت وجود ملاك در متعلق. مجهت وجود دارد 1- اثبات مراد مت
است. وقت مقدمات حمت را جاری مكنیم مگوئیم در مقدمات حمت آمده «كون المتلم ف مقام بیان مراده» و چون

قیدی نیاورده از اطلاق استفاده مكنیم مراد متلم همان معنای مطلق است.

اما مفرمایند جهت دوم یعن كشف اینه این متعلق دارای ملاك است را از مقدمات حمت نمشود استفاده كرد. مقدمات
حمت نمگوید «كون المتلم ف مقام بیان افادة وجود الملاك ف المتعلق» ما چنین چیزی اصلا نداریم. مفرمایند مطلب

دوم را از راه مقدمات حمت نمتوانیم استفاده كنیم بله روی قاعدهای كه عدلیه دارند و مگویند احام تابع مصالح و مفاسد
است و این مصالح و مفاسد در متعلق وجود دارد پس نتیجهی این مبنا این است كه ذات متعلق دارای ملاك است.

 منظور از متعلق مادهای است كه هیئت وجوب روی او آمده مثل صلاة، ازاله و... بعد در مقام نتیجهگیری مفرمایند وقت این
دو را به هم ضمیمه كنیم 1- امری از ناحیهی مول صادر شده و برای اثبات مراد مول اصالة الاطلاق را جاری كنیم 2- این

قاعدهی عدلیه را هم ضمیمه كنیم. در نتیجه این متعلق، كه متعلق این تلیف است خودش در ذاتش ملاك دارد.

در اثناء مطالبشان این عبارت را دارند كه این متعلق قبل ورود الهیئة قیدی ندارد. اگر صلاة وجوب نداشت و هیئت وجوب روی

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


آن نمآمد، قید و ملاك ندارد. اما به نفس ورود هیئت ـ عرض كردم عبارت ایشان مغلق است ـ این متعلق مقید مشود به اینه
این متعلق ذاتاً دارای ملاك است. برای اینه وقت مگوئیم احام تابع مصالح و مفاسد است از اینه حم و وجوب روی یك

ماده و متعلق بیاید، كشف از این مكنیم كه این ماده و متعلق دارای ملاك است.

پس از یك طرف نمتوانیم بفهمیم خود این ماده و متعلق قبل ورود الهیئة ملاك دارد یا نه؟ همین كه شارع وجوب را روی این
آورد كشف مكنیم كه پس این متعلق دارای ملاك است. از یك طرف اصالةالاطلاق را م آوریم و مگوئیم اصالة الاطلاق این

است كه مراد متلم را اثبات مكند. از یك طرف آن ملاك كه به بركت هیئت آن را كشف كردیم وجود دارد این دو، ایشان
مگوید وقت این دو را ضمیمه كنیم سوال م شود آیا متلم قدرت شرعیه را در این ملاك دخیل مداند یا نه؟ اصالة الاطلاق

مگوید دخیل نیست.

اگر از اول مخواستیم وارد شویم اشال این بود كه اطلاق با ملاك كار ندارد. چطور متوانیم با اطلاق در میدان ملاكات وارد
شویم؟ ول وقت گفتیم اصالة الاطلاق را داریم بالأخره اینجا كه متلم یك صل گفته اصالة الاطلاق مگوید متلم در مقام بیان

مرادش است، این یك. 

گفتیم این اصالةالاطلاق خودش نمتواند به میدان ملاكات  وارد شود و ما با اصالة الاطلاق نمتوانیم بوئیم این ملاك دارد یا
نه. ملاك در متعلق راه و كاشف دیری دارد. كاشفشان قاعدهای است كه عدلیه دارند و مگویند احام تابع مصالح و مفاسد

است و این مصالح و مفاسد باید در خود متعلق باشد. پس از آن راه كشف مكنیم كه این صلاة كه متعلق و ماده است ملاك
دارد.

اما تا اینجا كار تمام نمشود، ما وقت این دو تا را كنار هم قرار دادیم الآن شك مكنیم در این ملاك كه به بركت ورود الهیئه ما
كشف از آن كردیم در متعلق وجود دارد و از آن طرف متلم هم در مقام بیان مرادش هست اگر مراد متلم این باشد كه قدرت
شرعیه در این ملاك دخالت دارد اصالة الاطلاق او را نف مكند و در نتیجه این جملهای كه اول فرمودند كه خطاب «لا یمن

أن یون مقیداً للمتعلق» تثبیت مشود.

نائین با این بیان این نتیجه را مگیرند كه هر جا شك كردیم قدرت شرعیه در ملاك متعلق دخالت دارد با اصالة الاطلاق این
شك را از بین مبریم، یك. 

با اصالة الاطلاق نتیجه مگیریم آنچه در اینجا معتبر هست همان قدرت عقلیهی محضه است، دو. ولو اعتبار قدرت را از راه
اقتضای خطاب فهمیده باشیم مگوئیم از خود خطاب به تنهای نمشود فهمید، خطاب را مآوریم و قاعده عقلیه را مآوریم و

كنار هم قرار مدهیم شك در قدرت شرعیه كردیم اصالة الاطلاق اعتبار قدرت شرعیه را نف مكند.

نتیجهای مرحوم نائین مگیرد و آن این است كه «ینحصر القدرة الشرعیة بما إذا قید المتعلّق بالقدرة» اگر دیدیم مولای در كلام
البیت من استطاع إل الناس حج ه علمثال الحج» در مثال حج، ل فرمایند «كما فلیفش متعلق را مقید به قدرت كرد مو ت

سبیلا كه استطاعت قید متعلق یعن قید حج است. معلوم مشود حج كه استطاعت دارد، حج كه ملف قدرت شرعیه دارد،
.روی مبنای خود مرحوم نائین

عبارت ایشان را دقت کنید. مگویند در ذات این متعلق ملاك وجود دارد. تعبیری كه عرض كردم دقت كنید این است كه
مگوید «و الّذی یرد علیه الهیئة هو نفس المتعلّق بلا قید» یعن ذات متعلق. هیئت بر ذات متعلق مآید همهی همم این بود كه
بوئیم «و ان كان بورود الهیئة یتقید» یعن کشف شود از این كه این دارای ملاك است. عبارت قبلش این است «و لو لا هذه

المقدّمة» این مقدمه یعن اینه عدلیه مگویند احام تابع مصالح و مفاسد است. «لم ین لنا طریق إل قیام الملاك بالمتعلّق»



یعن اگر امر شارع نباشد نمتوانیم كشف كنیم كه متعلق دارای ملاك است. «فإطلاق الأمر بضمیمة تلك المقدّمة» این دو «یون
كاشفا عن قیام الملاك بذات المتعلّق و المادة» اطلاق اینه فرمود صل، از آن طرف هم قانون این است كه وجوب در متعلق،

كشف مكند ملاك وجود دارد. این دو «كاشف عن قیام الملاك بذات المتعلق و الماده».

بعد مفرماید «فلا بدّ ان یون ذات المتعلّق مما قام به الملاك ثبوتا». ف الواقع باید ذات متعلق دارای ملاك باشد «لیتطابق عالم
ه هیئت آمد ملاكش رفت، به معنای عدم تطابق بین عالم ثبوت و اثبات است. گاهالإثبات و عالم الثّبوت‏» اگر گفتیم بعد از این
اوقات در اصول تطابق بین عالم ثبوت و اثبات را مگوئیم، مثلا مگوئیم ثبوتاً اطلاق دارد اثباتاً هم تطابق پیدا كند مقام اثبات و

ثبوت، اثباتاً هم اطلاق دارد.

 ول اینجا مراد این است كه در عالم ثبوت این ملاك وجود دارد، حالا بوئیم با آمدن هیئت از بین رفت؟ مگوئیم نه. از باب
تطابق بین عالم ثبوت و اثبات آن ملاك موجود است. تطابق بین عالم ثبوت و اثبات و كاشف و منشف.

«فالإطلاق یشف عن قیام الملاك بما یرد علیه الهیئة» به نظر من در علم اصول با این همه بحثهای غیر صحیح كه كردند كه
علم اصول تورم پیدا كرده، خیل اضافات دارد هنوز جایاه خیل از مباحث در علم اصول خال است. ما هنوز یك باب مستقل

در علم اصول در باب ملاكات نداریم.

 فقط جسته و گریخته مسئلهی ملاكات را مطرح مكنند. درست است در بحث حسن و قبح عقل تا حدّی این بحث ملاكات
در اصول ندارد الا در حواش ام عقلیه هنوز جایام شرعیه با ملاكات احببینید فرق میان ملاكات اح شود اما مثلامطرح م

مرحوم اصفهان، من غیر از آنجا هیچ جا ندیدم. یا در بعض از عبارات مرحوم شیخ یك اشارات به آن وجود دارد لذا عرض
مكنم این بحث نائین در اینجا هم مربوط به ملاكات است و مورد توجه قرار دارد.

مفرماید «فالاطلاق یشف» خود اصالة الاطلاق مگوید این هیئت كه بر این متعلق وارد شد، ملاك قائم به ذات متعلق است و
در این ملاك چیز دیری هم دخالت ندارد. «والذی یرد علیه الهیئة هو نفس المتعلق بلا قیدٌ و إن كان بورود الهیئه یتقید». این

ماده و متعلق به ورود الهیئه تقید پیدا مكند به اینه این ملاك دارد و هیئت كاشفیت از وجود ملاك در این متعلق دارد. لذا بعد
مفرماید «فالتّقیید الآت من قبل الهیئة لا یناف إطلاق ما یرد علیه الهیئة» تقییدی كه از قبل هیئت بیاید، یعن هیئت مگوید ذات

متعلق مقیدٌ بوجود الملاك، تقییدی كه از ناحیه هیئت مآید با اطلاق كه نسبت به این متعلق هست منافات ندارد.

باز عبارات بعدش هم مفرماید «و الّذی ینفعنا ف المقام ف استشاف الملاك و عدم قیدیة القدرة هو الثّان‏» یعن جهت دوم.
«و المفروض انّ اللام فیما إذا كان ما یرد علیه الهیئة مط غیر مقید بالقدرة، و ان كان یتقید بورود الهیئة. فیصح التّمسك

بالإطلاق ف قیام الملاك بالمتعلّق‏».

 نهایت نتیجهای كه مگیرند همین است. بعد از اینه یك اصاله الاطلاق درست كردند، یك متعلق درست كردند، یك هیئت درست
كردند، این هیئت كاشف از این است كه این متعلق دارای ملاك است و این اصالة الاطلاق هم مآید بر همین متعلق دارای ملاك

وارد مشود مگوئیم اگر واقعاً مول قدرت شرعیه در نظرش بود باید این هیئت را مقید به قدرت شرعیه مكرد یا ماده را به
قدرت شرعیه مقید مكرد، و چون نیامده مقید كند معلوم مشود كه همان ملاك موجود در ذات متعلق اكتفا كرده و در نتیجه

قدرت شرعیه معتبر نیست و آنچه كه معتبر هست قدرت عقلیه است[1].

کلام مرحوم نائین بررس

اولا این مبنای مرحوم نائین درست نیست یعن خود ایشان باید در مسئلهی شك در قدرت شرعیه به دست بیاورد كه در اصل



آن مبنا اختلال وجود دارد. مگوئیم مبنای مشهور درست است كه دلیل بر اعتبار قدرت در تالیف عقل است، عقل مگوید كل
تلیفٍ مشروط به قدرت است. حالا قدرت را شرط فعلیت یا شرط تنجز قرار بدهیم. اینه بوئیم اقتضای خطاب این است بعد

گیر كنیم بوئیم اگر اقتضای خطاب این است وقت مول بخواهد قدرت شرعیه را بیاورد دیر نیاز ندارد به همان اقتضای
خطاب اكتفا مكند، این مبنا باطل است.

با قطع نظر از این دو اشال كه اینجاست، یعن تقریباً این دو اشال خودش دو اشال بر این مبناست یعن مسلم در میان
عقلا قدرت عقلیه مطرح است چه تلیف كه مولای شرع كند و چه تلیف كه مولای عرف كند و دوم اگر قدرت شرعیه را معنا

كردیم یك نوع قدرت كه با نبود او ملاك در نزد مول از بین مرود این مشود قدرت شرعیه، بالأخره در مواردی شك مكنیم.
مواردی یقین داریم مشروط به قدرت شرعیه هست و مواردی یقین داریم مشروط نیست، یك مواردی هم هست كه شك مكنیم.

اما لازمهی این مبنا شما این است كه این دو مطلب مسلم را كنار بذاریم، خود همین بهترین دلیل است بر اینه مبنا غلط
است.

ول با قطع نظر از این، اساساً این مبنا دلیل ندارد. ایشان مگوید ما كه مگوئیم خود خطاب اقتضا دارد چون خطاب ی از
دو طرف مقدور را آورده. سؤال این است كه ما الآن بحثمان در قدرت فعل است نه قدرت ذات، مگوئیم عقل مگوید اگر
بالفعل یك ملف قادر نیست قبیح است. شما كه مگوئید مول ی از دو طرف قدرت را كه ذاتاً مقدور است. مگوئیم این
ملف، این خطاب از كجا دلالت دارد بر اینه این ملف قادر؟ یا از كجا خطاب مگوید من در صورت هستم كه این قادر

است. تا عقل را به میدان نیاوریم خطاب اقتضای ندارد. 

كجای خطاب اقتضا دارد كه این ملف الآن قادر یا بوید من در صورت فعل هستم كه این هم قادر باشد. تا این حم عقل را
ضمیمه نشود شرطیت كه عقل درك مكند ضمیمه ننیم این را نمفهمیم، لذا اصل این مبنا و این نظریه در باب اعتبار قدرت

به نظر ما مخدوش است غیر از آن دو اشال كه ایشان در صدد حل آن برآمدند.

منته مطلب دیری كه فردا عرض خواهم كرد اینه آیا نائین روی مبنای خودش عل فرض تسلیم المبنا موفق شده اشال را
حل كند؟ روی این تأمل بفرمائید تا فردا ان شاءاله.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ فوائد الاصول، ج‏1، ص: 326 و 327: و المحرز للجهة الأول هو مقدّمات الحمة من كون المتلّم ف مقام بيان المراد و
عدم ذكر القيد، فلا بدّ ان يون مراده الإطلاق. و هذه المقدّمات وحدها لا تنفع ف إحراز الجهة الثّانية، لأنّه لا يمن إثبات كون

المتلّم ف مقام بيان ما قام به الملاك و مت كان المتلّم ف مقام بيان ذلك بل يحتاج ف إثبات قيام الملاك بالمتعلّق إل مقدّمة
أخرى و ه: ما ذهب إليه العدلية من تبعية الأحام للمصالح و المفاسد الامنة ف المتعلّقات، و لو لا هذه المقدّمة لم ين لنا

طريق إل قيام الملاك بالمتعلّق، فإطلاق الأمر بضميمة تلك المقدّمة يون كاشفا عن قيام الملاك بذات المتعلّق و المادة، فلا بدّ
ان يون ذات المتعلّق مما قام به الملاك ثبوتا، ليتطابق عالم الإثبات و عالم الثّبوت، و الاشف و المنشف، فالإطلاق يشف عن
قيام الملاك بما يرد عليه الهيئة، و الّذي يرد عليه الهيئة هو نفس المتعلّق بلا قيد و ان كان بورود الهيئة يتقيد، فالتّقييد الآت من قبل
الهيئة لا يناف إطلاق ما يرد عليه الهيئة. و الّذي ينفعنا ف المقام ف استشاف الملاك و عدم قيدية القدرة هو الثّان، و المفروض

انّ اللام فيما إذا كان ما يرد عليه الهيئة مط غير مقيد بالقدرة، و ان كان يتقيد بورود الهيئة. فيصح التّمسك بالإطلاق ف قيام
الملاك بالمتعلّق و عدم‏ تقييده بالقدرة، فتون القدرة المعتبرة ف مثل هذا عقلية لا شرعية، و ينحصر القدرة الشرعية بما إذا قيد



المتعلّق بالقدرة، كما ف مثال الحج. فارتفع الأشال بحذافيره، فتأمل ف المقام جيدا.


