
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۹ اسفند ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 86 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در فرمایش مرحوم محقق نائین بر حسب آنچه در كتاب فوائد الاصول آمده است، بود. این مطلب و اشال كه الآن از
نائین مخوانیم در اجود التقریرات كه دوره دوم مرحوم نائین است و مرحوم خوئ (قدس سره) نوشتهاند مطرح نشده. ایشان
بعد از قبول این كبری كه آنچه مشروط به قدرت شرع نیست بر مشروط به قدرت شرع در تزاحم مقدم است، فرمودند اگر در
توانیم به اصالة الاطلاق تمسك كنیم. یعنشك كنیم كه آیا مشروط به قدرت شرعیه هست یا خیر، برای دفع این شك نم لیفت

گرچه در هر موردی برای از بین بردن ‐دفع یا رفع‐ این شك به اصالة الاطلاق در هر قید مشوک تمسك مكنیم، اما اینجا
خصوصیت دارد كه نمشود تمسك كرد.

سه بیان ذكر كردند كه بیان اول و دوم اشال را روی مبنای خود نائین كه شرطیت قدرت را از خود اقتضای خطاب به دست
بیاوریم مطرح مشد. یعن اگر كس این مبنا را قبول نند اشال اول و اشال دوم مطرح نمشود. اما اشال سوم این بود كه
اگر مول ارادهی قید كند ول كلامش را مطلق قرار بدهد موجب نقض غرض و القاء مخاطب در خلاف است که این اشال هم

طبق نظر مشهور که م گفتند عقل دلالت بر شرطیت قدرت م کند و هم طبق مبنای نائین وارد است.

ادامه کلام مرحوم نائین

در ادامه مفرمایند این اشال فقط در ما نحن فیه نیست كه بوئیم در جای كه شك كنیم تلیف مقدور به قدرت شرعیه هست یا
نه و یقین داریم تلیف دیر مقدور به قدرت عقلیه است، نتوانیم مقدور به قدرت عقلیه را ترجیح بدهیم. مفرمایند این اشال در
بحث تصحیح ضد عبادی نیز مطرح است. نائین مفرمایند آنجا مشهور از راه ملاك بحث را درست مكنند. اگر امر و تلیف
عبادی به نام صلاة باشد و این مزاحم با واجب باشد و فرض این است که ما باید روی هر علت آن واجب را مقدم كنیم، اگر

ملف آن واجب را مقدم نرد و صلاة را خواند، مشهور مگویند هر چند تلیف و وجوبش از بین رفته ول ملاكش هست، لذا
صحیح است. نائین مفرماید ما از راه ترتب، صحت این عبادت را قبول كردیم.

 اما مفرمایند هم مبنای مشهور و هم مبنای ما برای تصحیح این عبادت متفرع بر اثبات اطلاق است یعن متفرع بر این است
كه بوئیم تلیف نسبت به قیدِ قدرتِ شرعیه، اطلاق دارد. یعن ولو شرعاً هم عاجز هستید اما باز این تلیف هست یا ملاكاً یا
ترتباً. باید بوئیم این صلاة اطلاق دارد از آن اطلاق كشف ملاك كنیم و اگر اطلاقش را نپذیریم نمتوانیم بوئیم این عبادت

صحیح است و ملاک دارد. «فلو لم ین للأمر إطلاق كما حرر ف وجه الأشال، فمن أین یمن استفادة الملاك‏ ف صورة
سقوط الأمر للمزاحمة؟ حتّ نقول انّ سقوط الأمر لا یوجب سقوط الملاك فتصح العبادة».

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مفرمایند فایده اصالةالاطلاق در اینجا هم ظاهر است كه ما از راه اطلاق متوانیم كشف ملاك كنیم. بوئیم اطلاق مگوید
صلاة چه مزاحم داشته باشد و چه مزاحم نداشته باشد ملاكش باق است و اگر اطلاق نداشته باشیم در صورت كه مزاحم

ندارد مسلّم وجوب و ملاك هست ول در صورت كه مزاحم دارد از كجا ملاك را استشاف كنیم؟ پس مشهور نمتوانند این ضد
را از راه تصحیح ملاك در اینجا درست كنند.

اگر اطلاق نداشته باشیم ترتب را چطور درست كنیم؟ باید اطلاق بوید این امر موجود عل كلا التقدیرین چه مزاحم باشد و چه
كنیم؟ لذا نائیننیست چطور ترتب را درست م لیفت نیست. وقت لیفامری و ت مزاحم هست اصلا وئیم وقتنباشد. اگر ب

مفرماید اشال در آنجا هم مآید و مخواهند اشال را توسعه بدهند و خیل مهم جلوه بدهند.

بعد مفرمایند «و لعلّه لأجل ذلك ح عن صاحب الجواهر: المنع عن ثبوت الملاك‏» صاحب جواهر هم گفته ملاك را نمتوانیم
استشاف كنیم. چون وقت اطلاق وجود ندارد از كجا مگوئیم ما باید آن مزاحم را ترجیح مدادیم او را مآوردیم حالا كه
نیاوردیم باز هم ملاكش به قوت خودش باق است. البته مبنای صاحب جواهر این است كه نمتوانیم در عبادات اكتفای به

ملاك كنیم و در عبادات نیاز به امر فعل داریم.

جواب از تقریر سوم

مرحوم نائین نسبت به تقریر و بیان سوم مفرمایند اولا اینه مگوئید ی از مقدمات حمت این است كه باید مستلزم نقض
غرض نباشد و ملّف در خلاف واقع نشود صحیح نیست. از مقدمات حمت این است كه متلم در مقام بیان باشد اما

میفرماید «لیس من مقدّمات الحمة لزوم إیقاع الملّف ف خلاف الواقع‏». در بیان سوم، مستشل این را مفروض گرفت كه
اگر قید مراد متلم باشد و نیاورد، ملف و مخاطب در خلاف واقع، واقع مشود. 

 بعد بوئیم ی از مقدمات حمت این است كه نباید ملف در خلاف واقع، واقع شود. در اشال سوم گفتند اگر فعل، مقدور
ملف نباشد نمتواند انجام بدهد لذا این مستلزم این نیست كه ملف در خلاف واقع قرار بیرد. جواب كه ایشان مدهد

مفرماید «بل الّذی نحتاج إلیه ف مقدّمات الحمة هو كون المتلّم ف مقام بیان مراده‏» همین اندازه.

منته اشال اصل اشال دوم است كه مفرماید «ف المقام أیضا یلزم ذلك لو كانت القدرة المعتبرة قیدا ف المتعلّق، لوضوح
انّ المراد من القدرة الأعم من القدرة العقلیة المقابلة للعجز العقل، أو القدرة الشّرعیة المقابلة للعجز الشّرع، فلو كان المتعلّق

لّف فببیان ذلك یلزم أحیانا وقوع الم لسان الدّلیل و أخل مقیدا ثبوتا بالقدرة علیه و عدم العجز عنه و مع ذلك لم یبینه ف
مخالفة الواقع، لأنّه ربما یتخیل الملّف انّه قادر عل إیجاد المتعلّق شرعا».

 اولا فرض ما این است كه قدرت اعم از عقل و شرع است و ثانیا همان طور كه در مقابل قدرت عقل، عجز توین است، در
مقابل قدرت شرع هم عجز شرع است. اگر در واقع قدرت شرع قید باشد و این تلیف ثبوتاً و ف الواقع مقید به قدرت

شرع باشد و مول بیان نند همان اخلال كه در اشال سوم بود اینجا هم واقع مشود.

 مستشل در اشال سوم مگفت ی مقدمه از مقدمات حمت لن است و آن لزوم نقض غرض و وقوع ملف در خلاف
است و این مقدمه اینجا جریان ندارد، حالا كه جریان ندارد پس اطلاق وجود ندارد.

چون هر سه اشال در این مشتركاند كه ما اطلاق نداریم وقت اطلاق نیست با چه اصالة الاطلاق مشوك القید را از بین
ببریم؟ در بیان سوم مستشل گفت ی از مقدمات حمت که مسئلهی وقوع ملف و مخاطب در خلاف باشد، مفقود است

چون این فعل یا مقدور است یا مقدور نیست. اگر مقدور است انجام مدهد و اگر مقدور هم نیست انجام نمدهد. در چه خلاف



واقع قرار مگیرد؟ در سایر قیود اگر مول قید را اراده كرده باشد مثلا عبد ایران اراده كرده باشد نوید، ملف مرود یك عبد
عرب برایش مبرد این اخلال به مراد است و ملف را در خلاف واقع قرار دادن است. اما در این قید نه، یا قدرت دارد انجام

مدهد یا ندارد و نمدهد.

نائین اینجا در جواب م گوید چون بحث ما در قدرت شرع است، ممن است در جای كه ملف شرعاً عاجز است تخیل
كند به اینه قدرت دارد و اگر مول بیان نند حتماً در خلاف واقع قرار مگیرد. مول مگوید من در صورت كه تو شرعاً

عاجز نباش این تلیف را از تو مخواهم. یعن وقت اعتبار قدرت شرعیه را فرض مكنیم، به این معناست كه مول مگوید
خواهم، حالا اگر این را ثبوتاً اراده كرده اما در مقام اثبات راهاز تو م كه تو شرعاً قادری و شرعاً عاجز نیست من در صورت

برایش نداریم، در یك جا ملف فر مكند كه این عملش صحیح است، مزاحم شرع ندارد به تخیل اینه این قادر بر آن است
انجام مدهد در حال كه عند الشارع این عاجز است. پس نائین در جواب دوم مگوید بر فرض مقدمه را هم قبول كنیم اینجا

هم موجود است.

در ادامه مفرماید «فالإنصاف انّه لو كان المدرك ف اعتبار القدرة ف التالیف مجرد حم العقل بقبح تلیف العاجز» اگر مبنای
مشهور را بیریم و كاری به مبنای خودمان نداشته باشیم، برای دفع یا رفع احتمال قیدیت قدرت «و دخلها ف الملاك» متوانیم

به اصالة الاطلاق تمسك كنیم اما مفرمایند روی مبنای ما نمشود.

وید آن جای خیلخواهد بم ماند که تقریباً نائینم تقریر اول و دوم باق تا اینجا ایشان به تقریر سوم جواب دادند ول
حساس این است كه ما به این دو تقریر که اشالش متوجه مبنای ماست جواب بدهیم. روی مبنای نائین تمام تالیف مشروط
به قدرت شرعیه است ول روی مبنای مشهور كه قدرت را از راه عقل استفاده مكنیم شك مكنیم شارع قدرت عقل را دخیل

در ملاك مداند یا نه، اصالة الاطلاق آن را از بین مبرد[1].

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ فوائد الاصول، ج‏1، ص: 324: و هذا الأشال يرد عل كلا المسلين ف كيفية اعتبار القدرة، من كونها من مقتضيات
الخطاب كما هو الحق عندنا، أو كونها من باب حم العقل بقبح مطالبة العاجز، لأنّ مقدّمات الحمة لا تجري عل كل تقدير. و لا
يخف عليك: انّ هذا الأشال يوجب هدم أساس ما قلناه من صحة الضد إذا كان عبادة بالملاك كما عليه بعض الأعلام، أو بالأمر

التّرتّب كما هو الحق عندنا، لأنّه لا طريق لنا إل استشاف الملاك و اشتمال الصلاة مثلا عل المصلحة إ من ناحية إطلاق الأمر
و عدم تقييد المتعلّق بالقدرة، فلو لم ين للأمر إطلاق كما حرر ف وجه الأشال، فمن أين يمن استفادة الملاك ف صورة سقوط

.العبادة به أو بالأمر التّرتّب نقول انّ سقوط الأمر لا يوجب سقوط الملاك فتصح ّالأمر للمزاحمة؟ حت


