
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۶ اسفند ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 85 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در فرمایش مرحوم محقق نائین(اعل اله مقامه الشریف) است. ایشان مفرمایند در مقام اثبات مواجه با مشل هستیم
كه این اشال نه تنها در ما نحن فیه وجود دارد بله موجب هدم برخ از مبان گذشتهی ما نیز مشود. خلاصهی اشال این

است كه در سایر موارد، عند الشك ف التقیید، به اصالة الاطلاق تمسك مكنیم یعن اصالةالاطلاق مگوید متلم این قید را
اراده نرده. اشال این است كه اگر ش کنیم تلیف مشروط به قدرت شرعیه هست یا نیست، نمتوانیم با اصالة الاطلاق شك

را برطرف كنیم.

ادامه کلام مرحوم نائین

برای این اشال سه تقریر دارند. در تقریر اول مفرمایند «كل خطاب بنفسه یقتض القدرة عل متعلّقه‏» خود هر خطاب،
اقتضای قدرت بر متعلق را دارد.

مسلم است که هر تلیف مقید به قدرت است لن در دلیل شرطیتِ قدرت، اختلاف وجود دارد. مشهور قائلاند دلیل، حم العقل
به قبح تلیفِ عاجز است. نائین برخلاف مشهور مگوید، خودِ خطاب اقتضای شرطیت قدرت در متعلق را دارد. حرف ایشان

این است كه «حقیقة الخطاب لیس الا ترجیح احد طرف المقدور».

 وقت متلم مگوید انجام بده مفروض گرفته كه انجام دادن و انجام ندادنش مقدور است پس ی از این دو طرف مقدور را
ترجیح داده. در جای كه مگوید لا تفعل، طرف عدم را بر طرف فعل ترجیح داده. در جای كه قدرت نباشد ترجیح وجود ندارد

یعن وجوب یا عدم طرف که در آن قدرت وجود دارد متعین است. مثلا معنا ندارد مول به كس كه قدرتِ پرواز ندارد بوید
پرواز نن چون پرواز نردن تعین دارد.

ثمرهی بین مبنای مشهور و نائین در جاهای متعددی روشن م شود که مانحن فیه از همان موارد است. وقت اعتبارِ قدرت از
مقتضیات خطاب شد نائین مفرماید «بنینا فساد مقالة المحقّق الرك من صحة إتیان الفرد الواجب الموسع المزاحم

للمضیق امتثالا للأمر بالطّبیعة المنطبقة علیه قهرا فیجزی عقلا».

 در تزاحم بین واجب موسع و مضیق، مگوئیم واجب مضیق مقدم است. اگر كس واجب مضیق مثل ازاله را انجام نداد و
نماز خواند، مرحوم محقق ثان(محقق كرك) قائل است به اینه عبادتش صحیح است چون طبیعت كل كه متعلق برای وجوب

قرار گرفته و گفته «صل» بر این فرد از واجب موسع هم قهراً منطبق است و این مصداق از آن طبیعت كل است. چون

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


انطباق دارد این مصداق مأمور به مشود وقت مصداق مأمور به شد، مجزی و صحیح است.

نائین در فرض تزاحم بین واجب موسع و مضیق مگوید خطاب به این شخص قبیح است چون خطاب به غیر  مقدور است
در حال كه مقتض خطاب این است كه متعلقش مقدور ملف باشد. وقت فردی وارد مسجد شد، شارع به او مگوید تو به

نحو واجب مضیق، از مسجد ازالهی نجاست كن در نتیجه خطاب صل به او درست نیست. خطاب صل جای است كه متعلق
مقدور باشد و مفروض این است كه مقدور نیست. روی مبنای مشهور، عقل مگوید تلیف عاجز قبیح است. ملف وقت ازاله

را ترك كرد، عاجز از صلاة نیست پس این مصداق برای طبیعت مأمور به است.

خلاصه اینه بیان اول طبق مبنای خودشان در شرطیت قدرت است كه اعتبار قدرت را از خود حقیقت خطاب به دست
مآوریم و كاری به حم عقل نداریم.

عدم تقیید المتعلّق بالقدرة». جای متعلّقه كیف یصح التّمسك بإطلاق الأمر عل امر القدرة عل فرمایند «و مع اقتضاء كلبعد م
كه شك داریم مول قدرت شرعیه را در این تلیف داخل كرده و معتبر مداند یا نه، یك مصداق مهم قدرت شرعیه، همان قدرت
عقلیه به لحاظ دخالتش در ملاك است. ایشان مگوید وقت مگوئیم خود تلیف اقتضای اعتبار قدرت در متعلق را دارد چطور

بوئیم اصالة الاطلاق قدرت را در متعلق معتبر نمداند؟ در آخر اشال مگویند اساس اشال به این برم گردد كه تمام
تالیف باید مشروط به قدرت شرعیه شود و تلیف كه مشروط به قدرت عقلیهی محضه بشود نداریم تا بوئیم دوران امر بین

مقدور به قدرت عقلیه و مقدور به قدرت شرعیه است.

به عبارة اخری، بیان اول برای عدم جواز تمسك به اطلاق، مخالفت اصالة الاطلاق با روح خطاب است. نائین این را بیان نرده
ول شبیه اینه مگوئید ی از عوامل فساد شرط، منافات شرط با مقتضای عقد است. اینجا هم مگوئیم برای نف اعتبار

قدرت شرعیه به اصالةالاطلاق نمشود تمسك كرد چون با حقیقت خطاب منافات دارد.

اختلاف بین مشهورِ اصولیین که م گویند قدرت عقلا شرط تلیف است وجود دارد. قدما م گویند قدرت شرط فعلیت تلیف
است اما متاخرین م گویند قدرت شرط تنجز تلیف است. طبق هر دو مبنا اولا خطاب لغو نیست و ثانیا ملاکش باق است
ول در صورت عجز، یا فعلیت و یا تنجز ندارد. اما اگر گفتیم خودِ خطاب اقتضای قدرت دارد، یعن شارع با لحاظ قدرت بر

متعلق این تلیف را جعل كرده، نتیجهاش این است كه این قدرت، شرعیه مشود به طوری كه اگر این قدرت نباشد شارع
خطاب نمكرد. 

لذا مفرماید «بل نتیجة اقتضاء الخطاب القدرة عل متعلّقة هو انّ القدرة ف جمیع التالیف تون شرعیة، و لیس لنا ما یون
القدرة المعتبرة فیه عقلیة محضة» دیر قدرت عقل محض وجود ندارد.

خلاصهی بیان اول این شد كه طبق مبنای نائین، قدرت معتبر در تالیف، همیشه شرع است و اگر شارع این شرط را آورد، با
اصالة الاطلاق نمتوانیم بوئیم این قدرت در اینجا شرط نیست یعن با اصالة الاطلاق نمتوانیم قدرت شرعیه را منع كنیم و

كنار بذاریم[1].

در تقریر دوم مفرمایند بر فرض كه بپذیریم خودِ خطاب اقتضای تقیید به قدرت شرعیه را ندارد یعن مبنای مشهور را اخذ
کنیم، باز هم نمتوانیم به اصالة الاطلاق تمسك كنیم «یون من قبیل احتفاف اللام بما یصلح للقرینیة المانع من التّمسك

بالإطلاق» برای اینه خود خطاب ذاتاً قابلیت تقیید به قدرت شرعیه را دارد. یعن مگوئیم سلمنا اقتضا ندارد اما قابلیتش را
دارد و لعل شارع بر همین قابلیت اعتماد كرده لذا نمتوانیم اصالة الاطلاق را بیاوریم و بوئیم قدرت شرعیه منتف است[2].



در تقریر سوم مفرمایند اگر بخواهیم تمسك به اصالةالاطلاق كنیم ی از مقدمات حمت منتف است. ی از مقدمات حمت
این است كه اگر مول ارادهی قید كرده باشد و نیاورد، ملف واقع در اغراء به جهل بشود یا تعبیر كنیم به اینه نقض غرض

مولا لازم مآید ‐بعداً این را رد مكنند‐. این مقدمه در ما نحن فیه معنا ندارد چون فرض این است كه قدرت دارد حالا بوئید
اگر شارع نخواهد توجه كند نقض غرض مشود، اگر این قدرت نداشته باشد نمآورد اگر قدرت داشته باشد مآورد. دوران

امر بین فعل و عدم است و این یا انجام مدهد یا انجام نمدهد ما معن لنقض الغرض[3]؟

نتیجهی سه بیان این است که در هنام شك در تقیید به قدرت شرع و یا عدم آن، نمتوانیم به اصالة الاطلاق برای نف قدرت
شرعیه استفاده كنیم.

حدیث اخلاق هفته

ون‏». خیلَت یفك فَانْظُر هال ینع نم تَخْلُو نَّكَ لَنا لَماع فرمایند «واز امام جواد(علیه السلام) است كه حضرت م روایت
روایت كوتاه است و اگر انسان بخواهد همین را برای سیر و سلوك ملاك و برنامه خودش قرار بدهد كفایت مكند. حضرت

مفرماید بدان كه تو از عین خدا هیچ وقت از جدا نمشوی. 

هر جا بروی، هر چه بوئ، هر چه انجام بده، هر چه فر كن، لن تخلوا من عین اله. خدای تبارك و تعال دائماً مراقبت
میند، دائماً ناه مكند، ممن است آدم از عین بعض از ملائهای كه موظفاند اعمال انسان را ببینند در بعض از جهات

متوجه نشوند ول من عین اله، زمان، مان، شأن، چیزی و جای انسان نمتواند پیدا كند كه خال از عین اله باشد، در
خواب، در بیداری، در خوردن و نخوردن، در گفتن و سوت، گاه اوقات انسان سوت مكند در بعض از موارد، بعض از

مواردی كه اظهار واجب است.

حالا اگر یك وقت یك انحراف را یك جمع از آقایان در حوزه دیدند و اینه باید حرف بزنند، باید موضع خودشان را ذكر كنند،
ما اصلا باب داریم به نام باب وجوب البرائة من اهل البدع اگر كس خواست بدعت را بذارد و تشی كند در مسلمیات

مذهب، سوت كردن گناه است. این خیل مسئلهی مهم است انسان گاه اوقات با اقدام نردن، سوت كردن، كنار كشیدن،
چه بسا به حسب ظاهر هم محترم باشد و مورد افتراءات هم قرار نیرد ول مسئله این است كه این نمشود و باید ببینیم خدا از

انسان چه مخواهد.

واعلم أنك لن تخلوا من عین اله، فانظر، این دست خودت هست، كیف تون، تو چه كارهای؟ یعن ما هر كاری مخواهیم كنیم،
هر حرف مخواهیم بزنیم، درس مخواهیم بوئیم، درس برویم، این برای خدا باشد، ببینم خدا راض است یا نه؟ اگر واقعاً ما

این روایت را ملاك قرار بدهیم از خانواده كه واقعاً گاه اوقات بعض از خانوادههای طلبهها تماس مگیرند مطالب را ذكر
مكنند كه بسیار بسیار رنجآور، خجالتآور است. یك طلبه در منزل به زنش كتك بزند، بچههایش را به شدیدترین وجه كتك بزند،

برخوردهای كه هست كه خودتان كم و بیش این مسائل را شنیدید.

در منزل انسان این روایت را مدّ نظر قرار بدهد، در برخورد با خانواده، در برخورد با بچهها ببیند آیا طوری عمل مكند كه خدا
راض باشد یا نه؟ یك وقت بعض از ماها از این طرف قضیه مافتیم مگوییم این برای ما تلیف است، درس خواندن برای ما
تلیف است، به ما كار نداشته باش، خودتان از بیرون خرید كنید، مشلات، دكتر و ... خودتان بروید من درس دارم، همه اینها
غلط است. وقت انسان در یك خانوادهای هست ولو طلبه هم باشد ما موظفیم كه این خانه و خانواده را حفظ كنیم، اقتضاءات و

احتیاجاتش را برطرف كنیم، با اخلاق خوب، با رفتار خوب، با زبان خوب.



ها خیلندارند؟ حالا قدیم زندگ تمایل به طلب كنم؛ چرا امروز بچههای ما طلبهها خیلاین را در جمع خودمان عرض م
كنیم، اما الآن این هم كم و بیش هست، ول توانیم اینطور زندگگفتند بالأخره نمعجیب بود، م لات خیلبسیط بود، مش
علت اصل آن برخوردی است كه آن روحان و آن طلبه با این بچهها در خانواده انجام مدهد. ما باید ببینیم خدا از ما چه

مخواهد؟ درس و بحث به جای خودش، زندگ به جای خودش، مآئیم در اجتماع باز لن تخلوا من عین اله، بالای منبر، پشت
تریبون، هر كاری انجام مدهیم ملاكمان باید این باشد كه ببینیم فانظر كیف ... ظهر به منزل برمگردیم بوئیم امروز كارهای ما

چقدر مورد رضایت خدا بود، چه ثمرهای خودمان مدهیم، یا اینه از صبح تا ظهر به فر این بودم خودم را بیشتر مطرح كنم،
دنبال مقاصد نفسان خودم باشم، اینها بوده. علایحال این روایت بسیار كوتاه است انسان هم متواند به حافظه بسپارد.

خداوند ما را موفق به عمل این روایت بفرماید[4].

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ فوائد الاصول، ج‏1، ص: 323: اما أولا: فلما عرفت من ان كل خطاب بنفسه يقتض القدرة عل متعلّقه، لأنّ حقيقة
الخطاب ليس إ ترجيح أحد طرف المقدور، فاعتبار القدرة عل المتعلّق و تقييده بها انّما يون من مقتضيات نفس الخطاب، بناء

عل ما هو الحق عندنا من انّ المدرك ف اعتبار القدرة انّما هو اقتضاء الخطاب ذلك، لا مجرد حم العقل بقبح تليف العاجز. و
عليه بنينا فساد مقالة المحقّق الرك من صحة إتيان الفرد الواجب الموسع المزاحم للمضيق امتثالا للأمر بالطّبيعة المنطبقة

عليه قهرا فيجزي عقلا. و مع اقتضاء كل امر القدرة عل متعلّقه كيف يصح التّمسك بإطلاق الأمر عل عدم تقييد المتعلّق بالقدرة،
حت يقال: انّ القدرة المعتبرة فيه عقلية لا شرعية، فيقدّم عل ما قيد بالقدرة الشّرعية عند المزاحمة، بل نتيجة اقتضاء الخطاب
القدرة عل متعلّقة هو انّ القدرة ف جميع التّاليف تون شرعية، و ليس لنا ما يون القدرة المعتبرة فيه عقلية محضة ليترتّب

عليها ما يترتّب.
[2] ـ فوائد الاصول، ج‏1، ص: 323 و 324: و اما ثانيا: فلأنّه هب انّ اقتضاء الخطاب ذلك لا يوجب تقييد المتعلّق شرعا

ال فة المانع من التّمسك بالإطلاق، لأنّه لا إشلام بما يصلح للقرينيون من قبيل احتفاف المن ان ي انّه لا أقل بالقدرة، إ
صلاحية اقتضاء الخطاب‏ لأن يون مقيدا شرعا، و كفاية اكتفاء الشّارع بذلك عن التّصريح بتقييد المتعلّق بالقدرة، و مع هذه

الصلاحية كيف يجوز التّمسك بإطلاق المتعلّق عل عدم أخذ القدرة قيدا له؟
[3] ـ فوائد الاصول، ج‏1، ص: 324: و اما ثالثا: فلأنّ التّمسك بالإطلاق ف رفع ما شكّ ف قيديته ف سائر المقامات انّما هو

لأجل مقدّمات الحمة، الّت منها لزوم نقض الغرض، و إيقاع الملّف ف خلاف الواقع، لو كان المشوك ف الواقع قيدا، فمن
عدم بيانه نستفيد انه لم ين ف الواقع قيدا. و هذا البيان ف المقام لا يتمش لأنّ المتعلق لو كان ف الواقع مقيدا بالقدرة و كانت
القدرة لها دخل ف ملاكه لم يلزم من إهمال ذكر القدرة نقض الغرض و لا إيقاع الملف ف خلاف الواقع لأنّه لا يمنه فعل غير

المقدور حت يقع ف خلاف الواقع. فلا مجال ح للتّمسك بالإطلاق لعدم قيدية القدرة.
[4] ـ تحف العقول، النص، ص: 455: قَال لَه رجل اوصن قَال(ع) و تَقْبل قَال نَعم قَال تَوسدِ الصبر و اعتَنق الْفَقْر و ارفَضِ

الشَّهواتِ و خَالفِ الْهوى و اعلَم انَّكَ لَن تَخْلُو من عين اله فَانْظُر كيف تَونُ.


