
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۴ اسفند ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 83 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

عرض كردیم در فرمایش مرحوم خوئ برای قدرت شرعیه دو معنا ذکر شد. در کلام مرحوم شهید صدر معنای سوم هم اضافه
کردند که برای روشن شدن فرق بین معان مجدد آنها را بیان مکنیم. معنای اول این بود كه مراد از قدرت شرعیه همان قدرت

توینیهی عقلیه است، منته به لحاظ اینه دخیل در ملاك است. یعن قدرت توینیهی عقلیه دو نوع است الف‐ قدرت كه دخیل
در ملاك نیست و عقل توین محض است و مقابل این قدرت عجز است که این عجز مانع از تحقق ملاك نمشود.

 ب‐ قدرت توینیهی عقلیه كه دخیل در ملاك است یعن اگر عجز توین عارض شود این ملاك هم موجود نیست. نظر ایشان
به تبع استادشان مرحوم آقای خوئ این شد كه اولا در این فرض هر دو فعلیت دارند و ثانیا هر كدام موجب تفویت ملاك دیری

است، لذا وجه برای تقدیم قدرت عقلیهای كه دخیل در ملاك نیست بر قدرت عقلیهی دخیل در ملاك است نداریم.

ما مخالفت كردیم و عرض كردیم چطور در اینجا وجه برای تقدیم نیست؟ تفویت من احد الطرفین محقق است و من الطرف
الآخر محقق نیست لذا عرض كردیم روی بیان آقایان باید در اینجا مقدور به قدرت عقلیهای كه دخیل در ملاك نیست را ترجیح

بدهیم.

معنای دوم این است كه بوئیم واجبِ مقدور به قدرت شرعیه مقید به عدم اجتماع با ضدی كه از نظر اهمیت از این واجب
كمتر نیست باشد یعن بوئیم شارع مگوید من این واجب را از تو مخواهم به شرط كه در مقام خارج و امتثال اشتغال به
ضدی كه اهمیتش از این كمتر است نداشته باش و اگر اشتغال داشته باش این وجوب برطرف مشود. معنای سوم هم كه

مفصل عرض كردیم این است كه بوئیم مقدور به قدرت شرعیه به معنای عدم اشتغال ذمه به تلیفٍ آخر است.

ادامه کلام مرحوم صدر

مرحوم آقای صدر مفرماید هم طبق معنای دوم و هم طبق معنای سوم باید مقدور به قدرت عقلیه را ترجیح بدهیم. عمده معنای
دوم است كه عرض كردم این معنا، در كلمات مرحوم آقای خوئ نیامده.

ر است به عبارت خیلعدم اشتغال به ضد دی و عرف عقل دارای قیدِ لب لیف و خطابگفتیم هر ت فرمایند قبلاایشان م
ساده شارع مگوید هر تلیف که بر شما واجب كردم منوط به این است كه شما در آن زمان اشتغال به تلیف دیری كه

اهمیتش با این تلیف مساوی یا بیشتر نداشته باشید. حالا مخواهیم این تقیید را محدود كنیم و مگویند «لا یون ملاكه معلقاً
عل عدم الاشتغال بذلك المتعلق‏». اینه عقل یا عرف، این قید را ادراك مكند مقید است به اینه ملاكش معلق بر عدم اشتغال

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به این متعلق نباشد. در نتیجه وقت مقدور به قدرت شرعیه چنین قیدی داشت خطاب دیر كه مقدور به قدرت عقلیه است چنین
قید لب را نخواهد داشت.

توضیح مطلب این است كه گفتیم مقدور به قدرت شرعیه آن است كه قدرت شرع در ملاك دخالت دارد و از طرف دیر هر
خطاب مقید به عدم اشتغال به ضد دیر است و این تقیید در جای است كه عدم اشتغال به ضدّ دیر در ملاك متعلق دخالت

ر، در ملاكِ این واجب دخالت دارد یعنعدم اشتغال به ضد دی عام بعد گفتیم قید لب ،نداشته باشد. اما اگر گفتیم هذا واجب
اگر شما مشغول به ضدّ دیر در امتثال نشدید این ملاك دارد و اگر مشغول به امتثال ضد شدید ملاك ندارد؛ نتیجه این مشود

كه اگر دو واجب داشته باشیم، مقدور به قدرت عقلیه چنین قید لب را ندارد.

هر جا دو تلیف داریم، ی مقدور به قدرت عقلیه و ی مقدور به قدرت شرعیه، مگوئیم مقدور به قدرت شرعیه یعن آنه
.گوید واجب است كه در حال امتثال ضدّ این نباشم عام را در جای قدرت در ملاک آن دخالت دارد و شارع آن قید لب

مشغول به امتثال ضدّ این مقدور به قدرت شرعیه باشد، مقدور به قدرت شرعیه ملاك ندارد و در نتیجه در چنین جای كس وقت
باید بوئیم قید لب عام در طرف مقدور به قدرت عقلیه نیست چون مقدور به قدرت شرعیه ضد آن است.

به عبارت دیر اگر قدرت شرعیهای كه دخیل در ملاك است –هر معنای برای قدرت شرعیه داشته باشیم دخالت در ملاک مسلم
است‐ به معنای عدم اشتغال به امتثال ضد باشد یعن شارع بوید وجوب در صورت است كه مشغول به امتثال ضد نشوی و
اگر ضد را امتثال كن این وجوب ندارد. قیدی که اضافه مکنند این است که در طرف مقدور به قدرت شرعیه این قید موجود

است ول در طرف مقدور به قدرت عقلیه موجود نیست.

در نتیجه طرف مقابل كه مقدور به قدرت عقلیه است به اطلاق باق مماند یعن مقید به عدم اشتغال امتثال به ضد نیست اما
مقدور به قدرت شرعیه مقید به عدم اشتغال امتثال به ضد است. بعد مفرمایند وقت ملف شروع به امتثال مشروط به قدرت

عقلیه كرد، موضوع مشروط به قدرت شرعیه از بین مرود بخلاف العس یعن اگر مقدور به قدرت شرعیه را امتثال کردید
موضوع مقدور به قدرت عقلیه از بین نمرود. پس در ی طرف تفویت ملاک وجود دارد ول در طرف دیر تفویت ملاک

وجود ندارد بله موضوع از بین م رود.

اینجا یك بحث ثبوت و یك بحث اثبات داریم؛ این بحث را هم مرحوم نائین ف الجمله دارند و هم خود مرحوم آقای صدر ذکر
کردند كه از كجا بفهمیم این تلیف مقدور به قدرت شرعیه است؟ از كجا بفهمیم كه قدرت شرعیه به ی از این معان ثلاثه

است؟ اینها خودش بحث دارد كه ان شاء اله این مباحث را متعرض مشویم. فعلا در بحث ثبوت و فرض هستیم.

در قسم دوم مفرماید «و ف مثل هذه الحالة یون إطلاق الخطاب المشروط بالقدرة العقلیة لحال الاشتغال بالمشروط بالقدرة
كنید باقكه قدرت شرعیه را امتثال م در فرض دارد حت غیر ساقط» مقدور به قدرت عقلیه اطلاق الشرعیة بهذا المعن

برای مقدور به قدرت شرعیه باق اگر بخواهید مقدور به قدرت عقلیه را امتثال كنید اطلاق سش نیست. یعناست اما ع
نمماند.

 چرا؟ «لأن التقیید اللب العام الّذی یقتض تقیید موضوع كل خطاب بعدم الاشتغال بضد واجب لا یقل عن المتعلق أهمیة» همان
قید لب عام كه گفتیم «إنما یقتض التقیید بعدم الاشتغال بسنخ ضد واجب لا یون ملاكه معلقاً عل عدم الاشتغال بذلك

المتعلق‏» آن ضدی كه ملاك او معلق بر عدم اشتغال به این تلیف نیست. «و أما مثل هذا الواجب المقید بالقدرة الشرعیة، فلا
ضرورة لتقیید الخطاب الآخر المقید بالقدرة العقلیة بعدم الاشتغال به‏» اما جای كه قدرت شرعیه داریم كه دخیل در ملاك است

و به معنای عدم اشتغال به ضدّ واجب است. عدم اشتغال یعن در ملاك این تلیف دخالت دارد یعن اگر ضد را انجام دادید این



تلیف ملاك ندارد. مفرمایند روی این فرض دیر «لا ضرورة لتقیید الخطاب الآخر المقید بالقدرة العقلیة بعدم الاشتغال به‏».

بعد مفرمایند «فالقید العقل العام ف الحقیقة هو عدم الاشتغال بضد واجب لا یقل عن المتعلق أهمیة» ببینید آن قید لب عام را
الحقیقة» قید لب العام ف ری هم دارد. «فالقید العقلگویند حقیقتش این است كه قید دیبرای ما گفته بودند اینجا م كه قبلا

عام یعن عدم اشتغال به ضدّ واجب و این قید دومش هست «و یون ذلك الضد واجداً لملاك غیر معلق عل عدم الاشتغال بذلك
المتعلق‏»، آن ضد ملاك داشته باشد که ملاك او معلق بر عدم اشتغال به متعلق این واجب نباشد. اینه عرض كردم مقداری

عبارات مغلق است اما مطلب خیل روشن است. عقل مگوید هر خطاب مقید است به اینه امتثال ضدّش را مشغول نباش و
آن ضدّ هم ملاكش معلق بر عدم اشتغال به این نباشد.

بعد یك فرض دیر هم مآورند؛ «أو یون معلقا» اگر ملاكش هم معلق است «و لن بنحو یماثله تعلیق آخر ف مقابله» هر دو
مثل هم باشند. اگر هر دو مثل هم بودند اینجا هر دو این قید لب را دارد. «و أما الضد الواجب المنوط ملاكه بعدم الاشتغال

بالمتعلق دون إناطة مماثلة ف الطرف الآخر فلا ملزم عقل للمول‏» ملزم عقل برای مول به اخذ عدمه ف موضوع خطابه نیست
«بل یبق الخطاب عل إطلاقه» خطاب به اطلاق خودش باق مماند. «و یون الغرض منه صرف الملف إل ما لا یستوجب

تفویت ملاك عل المول‏».

عبارت آخرشان این است «و بعد تحدید التقیید اللب بهذا النحو». یك قید لب عام آوردیم حالا آن قید لب را داریم تحدید مكنیم.
«یتبرهن أن‏ الاشتغال بالمشروط بالقدرة العقلیة یون بامتثاله‏» یعن وقت قدرت عقلیه را امتثال مكنید این «رافعاً لموضوع

الخطاب الآخر، بخلاف الآخر» اما دیری رافع موضوع او نیست[1].

بررس کلام مرحوم صدر

قبلا هم گفتیم در اینه عقل چنین قیدی ‐هر خطاب مقید به عدم اشتغال به امتثال به ضد واجب است‐ را در خطابات شرعیه
ادراك كند قبول نداریم. بله وقت ضد را امتثال مكنید، آن خطاب بر شما فعلیت ندارد ول غیر از این است كه بوئیم از اول
مقید به این است. یك ادراك العقل نسبت به اینه هر خطاب مقید به قدرت است وجود دارد و به این معناست كه عقل ادراك

مكند كه هر تلیف مقید به قدرت است و تلیف به عاجز را قبیح مداند. 

گوید اگر مشغول به امتثال ضد واجبوید شارع متواند بدارد. اما آیا عقل م ما هم این را قبول داریم و عقل چنین ادراك
هست این تلیف اطلاق ندارد و شامل آنجا نمشود؟ از كجا؟ اگر این حرف را بزنیم چه بسا باب تعارض و تزاحم بسته مشود.
ما مگوئیم اطلاق دارد یعن حت در فرض كه مشغول به امتثال ضد هستید فعلیت آن تلیف باق است منته شما عذری پیدا

مكنید. فرق است بین اینه بوئیم این قید تلیف است در نتیجه دیر تلیف اطلاق ندارد چون مرحوم آقای صدر با این قید
لب عام مخواهند بفرمایند اصلا آن تلیف دیر اطلاق ندارد.

حالا ایشان اینجا گیر كردند و مگویند این قید لب در مقدور به قدرت شرعیه این تحول و فعل و انفعالات در آن به وجود مآید.
بعد آمدند قاعدهی عقل اول را تخصیص زدند و مگویند در این فرض، مقدور به قدرت عقلیه مقید به چنین قید لب عام

نیست. اگر قید لب عام است همه جا باید باشد، چطور متوانیم در یك جا بوئیم چون طرفش مقدور به قدرت شرعیه شد قید
لباش در طرف دیر از بین مرود.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين



[1] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 69 و 70: و عل المعن الثان للقدرة الشرعية، يتم المرجح المذكور لأن الاشتغال
بالمشروط بالقدرة العقلية لا يون مفوتاً لملاك الآخر، بل رافعاً لموضوعه بخلاف العس فإنه مفوت لملاك المشروط بالقدرة
العقلية لفعلية ملاكه، و ف مثل هذه الحالة يون إطلاق الخطاب المشروط بالقدرة العقلية لحال الاشتغال بالمشروط بالقدرة

الشرعية بهذا المعن غير ساقط، لأن التقييد اللب العام الّذي يقتض تقييد موضوع كل خطاب بعدم الاشتغال بضد واجب لا يقل
عن المتعلق أهمية إنما يقتض التقييد بعدم الاشتغال بسنخ ضد واجب لا يون ملاكه معلقاً عل عدم الاشتغال بذلك المتعلق. و
أما مثل هذا الواجب المقيد بالقدرة الشرعية، فلا ضرورة لتقييد الخطاب الآخر المقيد بالقدرة العقلية بعدم الاشتغال به، فالقيد

ون ذلك الضد واجداً لملاك غير معلق علالحقيقة هو عدم الاشتغال بضد واجب لا يقل عن المتعلق أهمية و ي العام ف العقل
عدم الاشتغال بذلك المتعلق، أو يون معلقاً و لن بنحو يماثله تعليق آخر ف مقابله و أما الضد الواجب المنوط ملاكه بعدم

الخطاب عل موضوع خطابه، بل يبق بأخذ عدمه ف للمول الطرف الآخر فلا ملزم عقل الاشتغال بالمتعلق دون إناطة مماثلة ف
إطلاقه و يون الغرض منه صرف الملف إل ما لا يستوجب تفويت ملاك عل المول. و بعد تحديد التقييد اللب بهذا النحو

يتبرهن أن‏ الاشتغال بالمشروط بالقدرة العقلية يون بامتثاله رافعاً لموضوع الخطاب الآخر، بخلاف الآخر. و بذلك يتعين تقديمه
كما أشير إليه ف القسم الخامس من الورود.


