
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۳ اسفند ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 82 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در اشال است كه مرحوم آقای خوئ بر مرجح دوم دارند. مرجح دوم این بود كه عند التزاحم مقدور به قدرت عقلیه را بر
مقدور به قدرت شرعیه مقدم كنیم. خلاصهی استدلال این بود كه اگر مقدور به قدرت عقلیه انجام شود تفویت ملاك نمشود

اما اگر مقدور به قدرت شرعیه انجام بشود موجب تفویت ملاك مقدور به قدرت عقلیه است پس روشن است طرف كه مستلزم
تفویت ملاك نیست باید مقدم شود.

تمیل کلام مرحوم خوئ در احتمال اول (لزوم تقدم ول عدم تزاحم)

مرحوم آقای خوئ در اشال فرمودند در قدرت شرعیه دو احتمال وجود دارد که بر طبق یك احتمال ولو تقدیم مسلم است اما
مسئله از باب تزاحم نیست. طبق احتمال دوم تزاحم هست اما دلیل بر تقدیم وجود ندارد. قسمت اول فرمایش ایشان را دیروز

گفتیم كه مفرمایند بوئیم قدرت شرع یعن واجب، مشروط به این است كه ذمهی ملف مشغول به امر دیری نباشد. تا
فرض كردیم این مقدور به قدرت عقل یك واجب دیری است كه شارع بر او واجب كرده، شرط از بین مرود، وقت شرط از
بین رفت مسلم در اینجا ملاك وجود ندارد و باید قدرت عقلیه را انجام داد. حت ایشان مفرمایند اگر قائل به امان ترتب هم

بشویم، مقدور به قدرت شرعیه قابل تصویر نیست. برای اینه فرض كردیم مقدور به قدرت شرعیه یعن مشروط به عدم اشتغال
ذمه به واجبٍ آخر است. با وجوب این واجب مقدور به قدرت عقل، ذمه مشغول به واجبٍ آخر هست، پس شرط این مشروط به

قدرت شرطیه محقق نیست اگر شرط محقق نیست اصلا وجوب در كار نیست.

بیان ایشان برای عدم تحقق تزاحم این است که ملاك در باب تزاحم عدم قدرت بر انجام تلیف خارج است یعن ملاک تزاحم
این است كه امتثال احد التلیفین یون مانعاً عن الامتثال الآخر. اما اینجا اشتغال به تلیف دیر مانع شده نه امتثال و همین

سبب مشود كه موضوع مقدور به قدرت شرعیه از بین برود. با توضیح كه عرض كردیم در حقیقت دو واجب نداریم تا نوبت
به تزاحم برسد.

 یك واجب مقدور به قدرت عقل و یك واجب مقدور به قدرت شرع است. قدرت شرع را اینطور معنا مكنیم كه ذمه مشغول
لیف نداریم. وقتنیست دو ت وجوب نیست. وقت ری است پس وجوبذمه مشغول به واجب دی ری نباشد. وقتبه واجب دی

دو تلیف نبود نوبت به تزاحم و چیز دیر نمرسد ول این بیان را ندارند.

به نظر من اگر در این فرض نمآمدند روی ملاك تزاحم كه بویند تزاحم یعن اشتغال به احدهما خارجاً مانع از امتثال دیری
مشود. به نظر ما نیازی نبود كه شما این ملاك را بیان كنید. شما بفرمائید وقت مقدور به قدرت شرعیه یعن ذمه مشغول به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تلیف دیر نباشد اینجا ذمه مشغول به تلیف دیر است، پس خود به خود منتف است و دیر نوبت به تقدیم نمرسد.

احتمال دوم (تحقق تزاحم و عدم تقدم)

اما مفرمایند در معنای دوم برای قدرت شرعیه، تزاحم هست ول بحث تقدیم مطرح نیست یعن دلیل نداریم که مقدور به قدرت
عقلیه را بر مقدور به قدرت شرعیه مقدم كنیم. معنای دوم این است كه مراد از قدرت شرع همان قدرت توین عقل است

منته به نحوی كه دخیل در ملاك است. یعن دو جور قدرت توین عقل داریم 1- دخیل در ملاك نیست؛ پس ملف چه قادر و
چه عاجز باشد این ملاك موجود است 2- دخیل در ملاک هست كه شارع مگوید اگر قدرت توین نداری این عمل دیر ملاك

ندارد نه اینه ملاك دارد اما تو عاجزی.

 اینجا مگوئیم اگر دو واجب داشته باشیم و هر كدام منوط به قدرت عقلیه است اما قدرت عقلیه ی در ملاك دخالت ندارد و
قدرت عقلیه‌ دیری در ملاك دخالت دارد. آیا قدرت عقلیهای كه در ملاك دخالت ندارد را بر قدرت عقلیهای كه در ملاك دخالت
دارد متوانیم و باید مقدم كنیم؟ مرحوم آقای خوئ مفرمایند وجه برای تقدیم نیست برای اینه در زمان واحد هم مشروط به

قدرت عقلیهای كه قدرت عقلیه در ملاك دخالت ندارد هم قدرت عقلیهای كه در ملاك دخالت دارد فعلیت دارد[1].

این اشال بر مرحوم آقای خوئ وارد است كه شما به تبع استادتان مرحوم نائین دلیل تقدیم مقدور به قدرت عقل را مگوئید
شده وقت عاجز شدیم این ملاك منتف عاجز شدیم، وقت ردیم. یعنرا انجام دادیم تفویت ملاك ن اگر مقدور به قدرت عقل

ر ملاك ندارد. اما اگر مقدور به قدرت شرعیه را انجام دادیم، ملاك آن مقدور به قدرت عقلیه باقدی شده این فعل ملاك منتف
است پس تفویت ملاك كردیم. از ایشان تعجب است كه چطور در اینجا مفرمایند هر دو فعلیت دارد و وجه برای تقدیم

احدهما بر دیری نیست.

کلام مرحوم صدر

مرحوم آقای صدر دو معنای كه برای قدرت شرعیه در كلمات مرحوم آقای خوئ آمده را آوردند و معنای سوم هم ذكر كردند.
بیان كردند که قدرت شرع سه معنا قابل تصور است 1- معنای آخری كه آقای خوئ فرمایند برای قدرت شرعایشان م

همان قدرت عقل اما به لحاظ اینه دخیل در ملاك است 2- اگر شارع واجب را مقید به عدم اشتغال به واجبٍ آخر در خارج
کرد، نه به عدم اینه ذمهاش مشغول نباشد 3- معنای اول كه آقای خوئ كرده كه شارع واجب را به این شرط مآورد كه

ذمهی ملف مشغول به تلیف دیر نباشد[2].

آقای صدر روی معنای اول که قدرت عقلیه دخیل در ملاک باشد مفرمایند لا وجه للترجیح. بیان ایشان این است «لأن الملاك
من كل من الواجبین یون فعلیاً، أما فعلیة الملاك ف المشروط بالقدرة العقلیة فواضح. و أما فعلیته ف المشروط بالقدرة

الشرعیة، فلوجود الشرط المأخوذ ف الملاك، و هو القدرة التوینیة ف مقابل العجز التوین الاضطراری، و مع فعلیة الملاكین
معاً یون اختیار أی منهما تفویتاً للملاك الآخر».

 ببینید ایشان به اشال كه بر مرحوم آقای خوئ كردیم توجه دارند و مخواهند بویند تفویت من الجانبین است. ما در اشال
به آقای خوئ گفتیم طبق استدلال كه شما به تبع استادتان كردید که صورت واضح و خوب دارد كه انجام مشروط به قدرت

عقلیه تفویت به ملاك دیری نمشود. ول اگر مشروط به قدرت شرعیه را انجام دادید ملاك مشروط به قدرت عقلیه تفویت
مشود.



مرحوم آقای صدر طبق بیان كه عرض كردیم مگویند هر كدام را انجام بدهید ملاك دیری فوت شده! اگر مقدور به قدرت
عقل را انجام دادید ملاك او را فوت كردید و بالعس. در حال كه باز از ایشان هم تعجب است شما مگوئید مشروط به قدرت
شرعیه یعن همان قدرت عقل و توین اذا كان مؤثراً ف الملاك یعن اگر این قدرت نبود ملاك نیست. اما در این طرف كه فقط

مشروط به قدرت عقلیه است، قدرت شرط است اما دخیل در ملاك نیست اگر عاجز شدی معذوری، اما ملاك به قوت خودش
باق است. لذا بیان ایشان كه خیل هم از ایشان تعجب است كه مفرمایند «یون اختیار أی منهما تفویتاً للملاك الآخر» صحیح

نیست. اختیار ی تفویط ملاك دیری است اما برعس نیست. اگر مقدور به قدرت شرع را انتخاب كردیم موجب تفویت
مقدور به قدرت عقل است دون العس.

لیفلف تشارع به م یعن وئیم قدرت شرعنیست‐ كه ب مرحوم آقای صدر در معنای دوم ‐این معنا در كلمات آقای خوئ
مكند به شرط اینه اشتغال خارج به واجبٍ آخر نداشته باشد. بعد مفرماید روی معنای دوم مقدور به قدرت عقلیه بر

مشروط به قدرت شرعیه مقدم است، چرا؟ مفرماید «لأن الاشتغال بالمشروط بالقدرة العقلیة لا یون مفوتاً لملاك الآخر، بل
رافعاً لموضوعه بخلاف العس فإنه مفوت لملاك المشروط بالقدرة العقلیة».

 در معنای دوم مگوئیم یك طرف مطلق است و اسمش را مشروط به قدرت عقل مگذاریم. یك طرف مشروط است به «أن لا
را مقدم بر این كردیم تفویت نیست چون وقت گویند. اگر اولیشتغل خارجاً بضدٍ واجبٍ». این را مشروط به قدرت شرعیه م
اول را انجام مدهیم با نفس اشتغال خارج، موضوع دوم را از بین بردیم. پس موضوع از بین رفته و ملاك فوت نشده. اما

اگر مشروط به قدرت شرعیه را مقدم كردیم، ملاك مقدور به قدرت عقلیه را فوت كردیم.

فرق معنای دوم و سوم در این است که در معنای دوم امتثال ضد در خارج مطرح است ول در معنای سوم صرف اشتغال ذمه
در کار است و به امتثال خارج کار نداریم. مگوئیم نفس اینه ذمهی ملّف مشغول به تلیف دیر است سبب مشود كه این

تلیف كه مشروط به قدرت شرعیه است موضوع نداشته باشد.

آقای صدر در معنای دوم مفرمایند «الاشتغال بالمشروط بالقدرة العقلیة لا یون مفوتاً لملاك الآخر، بل رافعاً «لموضوعه
بخلاف العس فإنه مفوت لملاك المشروط بالقدرة العقلیة لفعلیة ملاكه‏» تا اینجا روشن است. در دنباله مفرماید «و ف مثل هذه

الحالة یون إطلاق الخطاب المشروط بالقدرة العقلیة لحال الاشتغال بالمشروط بالقدرة الشرعیة بهذا المعن غیر ساقط». 

مخواهند بویند اینجا كه یك طرف مشروط به قدرت عقل و یك طرف مشروط به قدرت شرع است، به این معناست که یك
طرف اطلاق دارد و یك طرف اطلاق ندارد. مشروط به قدرت عقلیه مگوید من بر ذمهی تو هستم مطلقاً، چه در حال امتثال آن

واجب مشروط به قدرت شرع باش و چه نباش. اما این اطلاق در عسش نیست چون طبق معنای كه برای قدرت شرعیه
كردیم مگوئیم شارع مگوید اگر در حال امتثال ضد هست این دیر وجوب ندارد. پس وجوب مشروط به قدرت شرعیه

مربوط به آنجای است كه مشغول به امتثال ضد نباشید. در نتیجه مگویند در معنای دوم مشروط به قدرت عقلیه اطلاقش شامل
حال امتثال مشروط به قدرت شرعیه هست اما دون العس.

الیف یك قید لببا ایشان مخالفت كردیم ایشان فرمودند تمام ت این عبارت مرحوم آقای صدر را ببینید، آنچه عرض كردم قبلا
عقل عام دارد، عرف هست و عقل هم هست و فرمودند عرف و عقل كشف از این مكند كه شارع چنین قیدی را دارد و آن قید

چیست؟ 

فرمودند «كل تلیف و كل واجبٍ مقیدٌ بعدم الاشتغال بضدٍ لا یدل عنه اهمیةً»، مرر در كلمات ایشان آمده كه ما همان جا گفتیم
ولو ایشان ادعای بداهت عرف، بداهت عقل مكنند ما قبول نداریم ول حالا سؤال این است كه اگر این قید هست پس در همه

تالیف است، شما چطور تصویر مكنید یك جای یك مقدور به قدرت عقلیه داریم كه این قید در آن نیست، الآن خود شما آمدید



در اینجا تصویر مكنید در یك جای كه مشروط به قدرت عقلیه چنین قیدی را ندارد، این با آن فرمایش قبل سازگاری ندارد
حالا نتهی دقیقتری هم اینجا فرمودند كه فردا عرض مكنم ان شاء اله.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ مصباح الأصول ( طبع موسسة إحياء آثار السيد الخوئ )، ج‏2، ص: 433: و أما لو كانت القدرة المعتبرة ف موضوع
أحد التليفين عبارة عن تمن الملف من الاتيان بمتعلقه خارجاً، فلا إشال حينئذ ف فعلية المشروط و وجود المصلحة فيه

لتحقق موضوعه، كما أنّه لا إشال ف فعلية غير المشروط بها، و بما أنّ الملف غير متمن من الجمع بينهما، فلا محالة يتحقق
التزاحم بينهما، إ أنّه لا دليل حينئذ عل تقديم غير المشروط عل المشروط، إذ المفروض تمامية الملاك ف الطرفين و عدم تمن

الملف من استيفائهما معاً، فلا بدّ من ملاحظة الأهمية ف مقام الترجيح.
[2] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 68 و 69: أن القدرة الشرعية المفروض دخلها ف ملاك الوجوب لها أحد معانٍ ثلاثة:

المعن الأول‐ القدرة التوينية ف مقابل العجز التوين الاضطراري. المعن الثان‐ القدرة المقابلة للعجز الشامل للعجز الواقع
باختيار الملف للاشتغال بضد واجب. المعن الثالث‐ القدرة المساوقة لعدم المانع التوين و عدم المانع المولوي‏ الشرع، و

لو لم ين مشتغً فعً بضد واجب بل مأموراً من قبل المول بالاشتغال به.


