
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۰۹ اسفند ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 80 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

(بر مشروط به قدرت شرع تقدیم مشروط به قدرت عقل) مرجح دوم

مرجح دوم در مرجحات باب تزاحم این است كه مشروط به قدرت عقلیه بر مشروط به قدرت شرعیه مقدم شود. بزرگان مثل
مرحوم نائین و جمع از اعاظم این مرجح را پذیرفتند. اما در مقابل برخ مثل مرحوم آقای خوئ و شاهرودی قائلاند چنین

مرجح درست نیست.

این مرجح در مواردی در فقه مطرح مشود كه یك موردش مثال معروف دوران بین طهارت خبثیه و طهارت حدثیه است كه
مگویند وجوب طهارت خبث مشروط به قدرت عقل است اما وجوب طهارت حدث مشروط به قدرت شرع است. مثال دوم

دوران امر بین اینه ملف پول را صرف در اداء دین یا حج كند. اینجا مگویند وجوب وفای به دین مشروط به قدرت عقل و
حجة الاسلام مشروط به قدرت شرع است. این مثال معروف هم هست كه كس نذر كند هر سال در عرفه كربلا باشد. اگر
بخواهد هر سال عرفه در كربلا باشد نمتواند حجة الاسلام انجام بدهد. آیا این نذر مانع از استطاعت این شخص مشود و

بوئیم این دیر هیچ وقت مستطیع نمشود؟ بوئیم وجوب وفای به نذر مقید به قدرت عقل است اما وجوب حج، مشروط به
قدرت شرع است. مشهور فقها از جمله صاحب جواهر، مرحوم سید در عروه، گفتهاند نذر محقق مشود و نذر را مقدم كردند

و گفتند استطاعت در آن صورت منتف مشود.

معنای قدرت شرع

مرحوم خوئ مفرمایند قدرت شرع «ما یون ملاكه متوقفاً عل القدرة». آن قدرت در ملاك حم دخالت دارد به طوری كه
اگر انسان عاجز شد آن فعل ملاك ندارد. در مقابل قدرت عقل است که همان قدرت توین است. انسان اگر قدرت نداشت
ملاك فعل از دست نمرود اما چون قدرت شرعیه دخیل در ملاك است طوری است كه اگر این قدرت نباشد و انسان عاجز

باشد آن فعل ملاك ندارد.

مثال كه مرحوم خوئ مزنند مفرمایند اگر دوران امر بین حفظ نفس و وضو باشد ‐مسئلهی اهمیت را فعلا كار نداریم‐،
وجوب حفظ نفس منوط به قدرت عقلیه است اما وجوب وضو مشروط به قدرت شرعیه است. بعد مفرمایند در مسئلهی

وجوب حفظ نفس از این راه هم قائل شویم به اینه بر وجوب الوضو مقدم است. به عبارت دیر اگر در جای انسان بخواهد
وضو بیرد جانش در خطر است، دلیل وجوب حفظ نفس مگوید جانت را حفظ كن. هم متوانیم به ملاك اهم بوئیم مقدم بر

وضو هست و هم متوانیم به ملاك اینه وجوب حفظ نفس مشروط به قدرت عقلیه است اما وجوب وضو مشروط به قدرت
شرعیه است مقدم كنیم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در مطلب دوم مفرمایند علت مشروط بودن وضو به قدرت شرع این است که مقابل امر به وضو امر به تیمم داریم. امر به
تیمم مقید به فقدان الماء است ‐إن لم تجدوا ماءاً‐ فقدان الماء یعن عدم قدرت بر وضو. در توضیح مفرمایند مجرد وجدان

خارج ماء موجب سقوط تیمم نیست. ممن است آب باشد اما ملف قدرت بر استعمال نداشته باشد مثل همین موردی كه اگر
بخواهد آب پیدا كند جانش در خطر است. لذا چون تیمم مشروط به عدم قدرت بر وضو است نتیجهاش این مشود كه وضو

مشروط به قدرت است.

قبلا هم نظیر این بیان را داشتیم و در كلمات دیران هم بود. از راه مقابله كه امر به تیمم منوط به عدم قدرت بر وضو هست
كشف مكنیم كه خود وضو مشروط بر قدرت مشود. از كجا این قدرت دخیل در ملاك است؟ این را ذكر نمكند. یك صورت

قدرت در اینجا این است كه اصلا آب نیست و فاقد الماء مشود. یك صورتش این است كه آب هست اما نمتواند شرعاً یا
عقلا استفاده كند چون مثلا جانش در خطر است. مخواهند بفرمایند چون توسعه دارد یعن حت در صورت كه آب هم موجود
است اما شرع به او اجازه نمدهد از این آب استفاده كند مشروط به قدرت شرعیه مشود. البته قبلا در این مطالب ملاحظه و
بحث داشتیم حالا كلام ایشان را مگویئم و اشال هم كه ایشان وارد كرده را ذكر مكنیم بعد مطالب كه در ذهنمان هست را

عرض مكنیم.

برخ از امثلهی قدرت شرع قابل درک برای عقل نیست. مثلا شارع مگوید من واجب اهم دارم كه عقل اهمیتش را نمفهمد
و این سبب مشود واجب مهم ملاك نداشته باشد. در قدرت شرعیه متوانیم تصویر كنیم كه گاه اوقات شارع ما را عاجز

مداند و این عجز سبب مشود كه بوئیم ملاك از بین رفته. مثلا اگر گفتیم انجام حج موجب وهن دین شود عقل كه چیزی به
نام وهن دین نمفهمد! بله عنوان كل وهن را مفهمد ول وهن دین را متوجه نیست. ما مدانیم شارع اگر عمل واجب و

اختصاص به حج ندارد مثلا اگر امر به معروف و نه از منر موجب وهن دین شد، شارع مگوید حالا كه وهن دین است من
تو را از انجام این واجب عاجز مدانم.

به بیان دیر ولو مرحوم خوئ این را ندارند اما از مجموع كلمات دست مآید كه قدرت شرع دو مصداق دارد. یك مصداقش
عجزی است كه اصلا عقل در آنجا ادراك ندارد. شارع مگوید اگر فعل واجب تو موجب ایذاء ابوین شد ملاك ندارد. همان
مثال كه قبلا خواندیم. كس خدمت رسول اله آمد كه به جهاد برود. عرض كرد من پدر یا مادری دارم كه اینها نمخواستند

.ه یك سال در جهاد باشاز این خیر برای رفتن به جهاد خدمت شما بیایم. حضرت فرمود اگر یك ساعت با اینها مأنوس باش
آدم مفهمد كه اگر فعل واجب سبب ایذا پدر یا مادر شد ملاكش را از دست مدهد ولو عقل چنین ادراك ندارد. فوقش این

است كه عقل برای پدر و مادر احترام ی مقدار زائد بر دیران قائل است اما این احترام را که شرع برای پدر و مادر قائل
است اصلا عقل ادراك نمكند.

مصداق دوم قدرت شرع همین قدرت توین عقل است. منته این قدرت توین عقل دو جور است. الف‐ دخیل در ملاك
نیست یعن اگر شخص عاجز بود آن فعل ملاكش را دارد. ب‐ قدرت عقلای است كه اگر نباشد آن فعل ملاك را ندارد. از

عبارات مرحوم خوئ همین استفاده مشود[1].

حدیث اخلاق هفته

روایت در معان الاخبار از امام باقر7 نقل شده که مفرماید قال امیرالمؤمنین (علیه السلام) «جمع الْخَیر كلُّه ف ثََثِ خصال‏».
تمام خیر در این سه خصلت جمع شده. «النَّظَرِ و السوتِ و الَْم‏» بعد مفرمایند «و كل نَظَرٍ لَیس فیه اعتبار فَهو سهو» هر
نظری كه در آن عبرت نباشد سهو است. حالا سهو در اینجا آیا همان معنای نسیان را دارد یا غفلت را دارد؟ مفرمایند در هر

.قرار بدهد برای مقصود نهای یرد و او را پلهم ب نظری باید عبرت باشد. انسان به هر چه كه نظر كرد باید یك عبرت



«و كل سوتٍ لَیس فیه فرةٌ فَهو غَفْلَةٌ» سوت كه در آن فر نباشد. اینه در روایات وارد شده كه از خصوصیات مؤمن
وتش چه ارزشند سوت عقلش كار نكه در حال س ر باشد و الا آدم ساكتكه در آن ف وتوت است، سصمت و س

دارد؟ سوت كه انسان در آن حال دائماً فر كند این خصوصیات كه در این روایت ذكر مشود، بزرگان از علما را كه خدمت
شان مرسیدیم یا حالاتشان را برای انسان نقل مكنند این جهات در بزرگان ما بوده. اگر ناه مكردند در این ناه عبرت
بود، حالا به هر چه ناه مكردند! اگر سوت مكردند سوتشان همراه با فر بوده و مفرماید در هر سوت كه فر نباشد

غفلت است[2].

در روایت دیری كه امیرالمؤمنین به امام حسین (علیهما السلام) وصایای دارد. آنجا حضرت فرمودند «الْفرةُ تُورِث نُوراً»[3].
نفس فر برای انسان نورانیت مآورد. انسان شب قبل از خوابیدن وقت مخواهد محاسبه نفس كند این است كه امروز چقدر
حرف زدیم؟ چقدر فر كردیم؟ چقدر در مورد خدای تبارك و تعال، قیامت، آینده دنیا، چقدر نشستیم فر كردیم؟ گاه اوقات

انسان وقت مخواهد از 20 نمره بدهد شاید یك هم نمتواند به خودش نمره بدهد كه امروز غیر از ساعات كه خوابیدیم و
مشغول غذا بودیم چقدر فر كردیم؟

خودمان را تمرین بدهیم، اولا تمرین بدهیم به اینه تا مشود حرف نزنیم. آن افرادی كه عادت كردند حرف بزنند اینها نمدانند
كه چه سرمایهی عظیم به نام صمت را از دست مدهند و این تعبیر خیل تعبیر عجیب است. «كم من كلمة سلَبت نعمة»[4]
گاه اوقات یك كلمه، نعمت را از انسان مگیرد. گاه اوقات یك تعبیر تُند در خانواده به همسر به فرزند، انسان با تشر به او
بوید بنشین، همین نعمت نماز شب، نعمت نماز اول وقت را از انسان مگیرد نعمت حضور در درس را از انسان مگیرد!

اینها اموری است كه ما باید خیل مراقبت كنیم تا چه برسد به اینه انسان بخواهد روی منبر اگر تریبون دارد شروع به حرف
زدن كند، از یك طرف دین را مورد اتهام قرار بدهد، از یك طرف اشخاص را مورد اتهام قرار بدهد، این چیزهای كه متأسفانه در
زمان ما خیل فراوان شده. نباید بوئیم دیران مشل دارند و ما نداریم. ما خودمان از همه بیشتر، من خودم را عرض مكنم

ولو امروز داریم مشنویم، از همین امروز تصمیم بیریم بر طبق این روایت عمل كنیم.

استاد بزرگوار ما جناب آقای حسنزاده آمل كه من بحث الهیات، اشارات و هیئت را خدمت ایشان خواندم، مدیدیم در
جلسات گاه اوقات زودتر مآمدند تا طلبهها بیایند یا بعد از آن جلسات دیر، وقت ساكت هستند دارند فر مكنند یا من در

حالات مرحوم والدمان زیاد دیدم مخصوصاً این سال آخر عمر كه گاه اوقات مرور مكنند لحظات و ساعات كه ایشان
شد ولمطرح م كرد. مباحث علمبا سالهای قبل تفاوت داشت. ایشان همیشه با ما در جلسات صحبت م داشت كاملا

دائماً در سال آخر در حال فر بود، کاملا محسوس بود.

بزرگان این چنین هستند، ما هم یك مقداری این را یاد بیریم سوت كنیم اما سوت كه در آن فر باشد. بوئیم یك مدت از
عمر ما گذشت چ شدیم؟ كجا مخواهیم برویم؟ دنبال چ هستیم؟ ما كه در این راه برای قرب به خدا آمدیم حالا نسبت به ده

سال پیش آیا تقرب پیدا كردیم یا نردیم؟ مشل چ بوده؟ اینها مشود فر. چه راه وجود دارد كه حالا آن ده سال، این بیست
س سال گذشته را جبران كنم یا آن مقداری كه باق مانده؟ «كل سوتٍ لیس فیه فره فهو غفله». در همان روایت كه مگوید

فر نورانیت مآورد مقابلش هم غفلت مگوید ظلمت مآورد.

«و كل كَم لَیس فیه ذِكر» وقت كلمهی ذكر به صورت مطلق در روایات مآید یعن ذكر خدای تبارك و تعال و ما یتعلق به
خدای تبارك و تعال، هر كلام كه در آن خدای و صبغهی خدای نباشد لغو است، بعد مفرماید «فَطُوب لمن كانَ نَظَره عبرةً»
خوشا به حال كس كه نظرش عبرت است. مثلا گاه اوقات آدم مبیند این نظر را از خودمان و مجموعهی خودمان در حوزه،
افرادی سالها زحمت كشیدند اما یك دفعه اعتقاداتشان را از دست مدهند، آدم فر كند ناه كند چ شد كه اینطور شد؟ اینها

برای ما مهم است.



مر تضمین از ناحیهی خدای تبارك و تعال به ما داده شده كه تا آخر بر همین ایمان محم هستیم؟ چه مدانیم چه خواهیم
شد؟ ول وقت نظر منشأ اعتبار و عبرت باشد، سوت موجب فر باشد، این فری كه در اینجاست كه حالا وقت نیست من

عرض كنم، واقعاً اگر انسان در حال سوت فر كند از خودش نمتواند تجاوز به دیران كند. اصلا وقت و مجال ندارد سراغ
عیب شنیدیم یك كس ران را پیدا كنیم. وقتردیم عیوب دیشده؟ كار ما این شده كه ب ران برود اما حالا كار ما چعیوب دی

دارد و مشل دارد منتظر باشیم رفیقمان بیاید بوئیم خبر داری؟ بعد بنشینیم راجع به آن صحبت كنیم، كار ما این شده. به
خودمان مشغول باشیم چه كار به دیران داریم؟

نما ا داشته باشد «ور كند به یاد خدا بیفتد بر خطاهای خودش بكه ف خوشا به حال كس «هتیىخَط َلع ب راً وذِك همَك»
النَّاس شَره‏» كاری كند كه مردم از شر او در ایمن باشد. اینه فلان از ما وحشت دارد من اگر چیزی از او مدانم و بویم
چیزی از او باق نمماند! به این معناست كه دیران از شر ما در ایمن نیستند، اگر یك كس مداند كه من عیب و گناه و

جرم از او را خبر دارم اینقدر باید از جهت ایمان درجهی من درست باشد خیالش راحت است كه اگر صدها شمشیر هم به
گردن من بیاید چنین مطلب را مطرح نخواهم كرد این مشود.

 اما آدم كه به عناوین مختلف مخواهد دیران را گرفتار كند، شرش به دیران برسد این شرط مسلمان بودن و شرط تدین
نیست. حضرت مفرماید مراقبت كنید كه شرتان به دیران نرسد و خیال مردم راحت باشد، بویند از اینها به ما بدی نمرسد.

امیدواریم كه ان شاء اله بتوانیم این خصال ثلاث را برای خودمان جمع كنیم ان شاء اله.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ مصباح الأصول ( طبع موسسة إحياء آثار السيد الخوئ )، ج‏2، ص: 432: المرجح الثان: كون أحد الواجبين غير
مشروط بالقدرة شرعاً، فيقدّم عل واجب مشروط بها شرعاً. و المراد بالثان ما يون ملاكه متوقفاً عل القدرة، فف صورة العجز
ليس له ملاك أصً، بخلاف الأول فانّ المراد به ما يون ملاكه غير متوقف عل القدرة، فهو تام الملاك و لو مع العجز، و إن كان

الملف معذوراً ف فواته عقً، كما إذا دار الأمر بين حفظ النفس المحترمة من الهلاك، و بين الوضوء فانّ ملاك حفظ النفس و
مصلحته غير متوقف عل القدرة، و إن كان العاجز معذوراً عقً، بخلاف الوضوء فانّه مشروط بالقدرة شرعاً بقرينة مقابلة الأمر به

للأمر بالتيمم المقيد بفقدان الماء....
ونُسي ندٍ عيبع نب يسع ندِ بمحم نع هدِ البع ندُ بعدَّثَنَا سح قَال هال همحر ِبدَّثَنَا االأخبار، النص، ص: 344: ح [2] ـ معان

الٍ النَّظَرِ وصثِ خََث ف لُّهك رالْخَي عمع ج يننموالْم يرما قَال فَرٍ ع قَالعج ِبا نةَ عزمح ِبا نع وبيا ِبا نع نمحدِ الربع نب
لَغْو وفَه رذِك يهف سلَي مَك لك غَفْلَةٌ و وةٌ فَهرف يهف سوتٍ لَيس لك و وهس وفَه اربتاع يهف سنَظَرٍ لَي لك و مَْال وتِ والس

.هشَر النَّاس نما و هتيىخَط َلع ب راً وذِك همَك ةً ورف وتُهس ةً وربع هانَ نَظَرك نمل فَطُوب
[3] ـ تحف العقول، النص، ص: 89.
[4] ـ تحف العقول، النص، ص: 90.


