
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۱ دی ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 50 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بر حسب بیان که صاحب منتق دارند روشن شد، در باب تزاحم بايد دو تليف مدلول دو دليل باشند و عجز از امتثال اين دو
دليل، اتفاق باشد که گفتيم دو صورت دارد يا بر دو موضوع وارد شده و يا عل موضوع واحد است. در جاي كه بر دو

موضوع وارد شده گفتيم يا أحدهما أهم از ديري است و يا ملاك هر دو مساوي است.

در جاي كه احدهما اهم از ديري است بحثش را ذكر كرديم و حمش گذشت. اگر ملاك هر دو مساوي باشد مسئلهي تخيير
مطرح است. اين تخيير يا روي قانون ترتب و يا روي عدم التزام به ترتب است. آن صورت كه ملتزم به ترتب مشويم را ديروز

بيان كرديم كه اگر ملتزم به ترتب شديم وجوب هر كدام مقيد به عدم اتيان ديري مشود و اينجا اشال و جوابهاي مطرح شد
و گفتيم اين معناي تزاحم است.

اگر جاي دو دليل را مقید به عدم اتیان دیری كنيم یعن بوئيم اين واجب است اگر ديري را امتثال ننيم از آثار و علائم تزاحم
است. ايشان در آخر اين قسمت بيان كردند كه اين تخییر، جمع بين الدليلين است و در حقيقت تناف بين الدليلين و بين اين دو
اطلاق از بين مبرد. وقت از بين رفت موضوع براي تعارض باق نمماند. در اصل جاي تعارض است كه تناف بين الدليلين

را نتوانيم از بين ببريم ول اگر گفتيم وجوب هر كدام مقيد به عدم امتثال ديري است و ترتب من الجانبين را پذيرفتيم، بين
الدليلين تناف وجود ندارد و تعارض نيست لذا در باب تزاحم وارد مشود.

 

ادامه کلام مرحوم صاحب منتق

در ترتب اسناد به شارع داده مشود يعن اگر كس در تصرف در دلیل مسئله ترتب را مطرح كرد در حقیقت اين را اسناد به
شارع داده یعن شارع گفته وجوب اين مترتب است بر عدم امتثال ديري و وجوب ديري هم مترتب بر عدم امتثال ديري

است. البته اين ترتب من الجانبين مشود جاي كه ي اهم است و ديري مهم ترتب من جانبٍ واحد است. اما روي عدم التزام
به ترتب مفرمايند عقل حم به تخيير مكند.

يك دليل داريم صل و يك دليل هم داريم ازل النجاسه و بين اينها ترتب هم معنا ندارد. اطلاقشان با هم تناف دارد پس باید تساقط
كنند ول عقل حم به تخيير مكند. عقل مگويد وقت وارد مسجد شدي مخيري ي از اينها را انجام بده؛ يا نماز يا ازالهي

نجاست. منته در ادامه مطلب ايشان مگويد عقل حم به تخيير مكند و شارع هم بر طبق حم عقل حم به تخيير مكند
«فلا معن لإجراء أحام التعارض». در مورد روايات كه مرجحات باب تعارض را ذكر مكند معنا ندارد بوئيم عقل حم به

تخيير مكند و شارع هم روي قاعدهي ملازمه بين حم عقل و حم شرع مسئلهي تخيير را مطرح مكند. اين تخيير غير از آن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تخييري است كه در روايات علاجيه مطرح شده كه مگويد اذن فتخير[1].

جهت سوم (دو تلیف مدلول دو دلیل و واردان عل موضوع واحد)

ايشان در چند صفحه قبل مطلب را بيان كردند و گفتهاند اختلاف بين مرحوم آخوند خراسان و مرحوم محقق نائين فقط در
جای ظاهر است كه دو تليف مدلول دو دليل باشند و اين دو دليل واردان عل موضوع واحد باشد. در جهت دوم بحث را

منته كردند به اينه دو تليف واردان عل موضوعين هستند يك موضوع نماز و يك موضوع ازالهي نجاست است كه توضيح
داديم ملاك تزاحم را در اينجا تصوير كرديم و بيان كردند.

اما در جهت سوم  اگر دو تليف مدلول دو دليل و اين دو دليل واردان عل موضوع واحد باشند، مثل مسئلهي صل و لا تغسل.
مفرمايند اگر در مسئلهي صل و لا تغسل آنجا كه كس مرود در دار غصب نماز بخواند و قائل شديم به اينه موضوع و فعل

واحد است، مگوئيم اين فعل هم متعلق صلاة است و هم متعلق براي لا تغسل است، يعن متعلق براي غصب است. ايشان
مگويد اگر قائل به جواز اجتماع امر و نه بشويم بحث ندارد یعن مگوئيم از يك حيث متعلق امر است و از يك حيث دير

متعلق نه است.

اما اگر قائل به امتناع اجتماع امر و نه شديم ايشان مگويد آخوند اين را از قبيل تزاحم مداند چون تعريف كه آخوند براي
تزاحم مكند مگويد جاي كه دو ملاك وجود داشته باشد، اينجا هم دو ملاك وجود دارد هم ملاك صلاة و هم ملاك غصب. اما

روي مبناي مرحوم نائين اينجا تعارض است چون مبناي مرحوم نائين این بود که تناف در مقام جعل باید باشد و اینجا هم
چنین است یعن شارع یا صلاة و يا لا تغسل را جعل كرده و نمشود روي قول به امتناع بوئيم هر دو را جعل كرده باشد[2]!

تحقیق مرحوم صاحب منتق در بحث

طبق تحقیق ايشان كه كجا تعارض و كجا تزاحم است، تصريح مكند بين آخوند و نائين در غير اين مورد ثمرهاي پيدا نرديم.
فقط در جاي كه دو تليف مدلول دو دليل هستند، اين دو دليل واردان عل فعل واحد و موضوع واحد است مثل صلاة در دار

غصب. اما در جاي كه واردان عل موضوعين است بين آخوند و بين نائين ثمرهاي وجود ندارد. ي از ادعاهاي ايشان همين
است كه ثمرهي بين قول نائين و مرحوم آخوند فقط همين جاست عرض كردم اينها را دنبال مكنيم بعد از اينه كلام ايشان

تمام شد آنرا بررس مکنیم.

ايشان مگويد ما معتقديم كه همين جا بعض از احام تزاحم و بعض از احام تعارض است. ادعاي ايشان اين است كه در
اينجا همهي احام تزاحم و همهي احام تعارض نمآيد و در نتيجه اینجا برزخ بين تعارض و تزاحم است یعن نه قول آخوند را

متوانيم قبول كنيم كه مطلقا بوئيم تزاحم و نه قول نائين را كه مطلقا بوئيم تعارض است، بله برزخ بينهما است.

عدم جریان حم تزاحم ‐تخییر‐ در تساوی ملاک

در همين جا مگويند يا هر دوي اينها در ملاك مساوياند يا ي اهم از ديري است. بالأخره در همين جا هم بايد اين دو دليل و
اين دو فرض را بياوريم و بوئيم دو دليل داريم صل و لا تغسل. يا ملاك هر دو مساوي است يا ملاك احدهما اهم از ديري

است. در جاي كه ملاك هر دو مساوي است مفرمايد احام تزاحم جريان ندارد و تخيير جاری نیست ‐در صورت قبل تخییر
را به عنوان ي از احام تزاحم مطرح كرديم‐ نه روي قانون ترتب و نه روي حم عقل. 



در مورد قبل گفتيم در صورت تعدد موضوع و تساوی ملاکها مقید بودن امتثال ی به عدم امتثال دیری؛ روي قانون ترتب
تخییر و روی عدم التزام به ترتب، تخییر به حم عقل جاری است. اما ادعاي ايشان اين است در جاي كه موضوع واحد است

تخيير كه ي از احام تزاحم است نه به ملاك ترتب و نه به ملاك حم عقل جريان ندارد. نمتوانيم در صلاة و در لا تغصب
مسئلهي تخيير را مطرح كنيم. طبق مبنای ترتب به دو دليل مگوئيم نمشود مطرح كرد[3].

مبنای ترتب

1) در دلیل اول مگويند در تنبيهات باب ترتب ذکر شد که ی از شرايط ترتب «ان لا يون المتعلقان لا ثالث لهما» يعن اگر
متعلق امر، اين دو دليل مما لا ثالث لهما بود ترتب معنا ندارد و ما نحن فيه همين است چون يك طرف وجوب و يك طرف

حرمت است و لا ثالث لهما. چرا اين را به عنوان ي از شرطهاي ترتب ذكر كردند؟ براي اينه اگر واجب را انجام بده خود به
خود آن دليل مخالفت مشود، اگر بخواهيد غصب را ترك كنيد خود بخود اين دليل مخالفت مشود چون دوران بين فعل و عدم
است، بين وجود و عدم است. شارع نمتواند در اينجا بويد من هم به اين امر مكنم و هم به آن. اگر شما فعل را انجام دادي،

عدم آن خود به خود حاصل مشود يعن مخالفت با ديري.

2) در دليل دوم مگويند «ان الترتب انما يلتزم به لرفع التناف بين الحمين من جهة عدم القدرة و العجز عن الامتثالين معا»
چرا ترتب را قائل مشويم؟ براي اينه ملّف قدرت بر امتثال هر دو ندارد اما در ما نحن فيه غير از عجز از امتثال هر دو

نمتواند كاري كند كه هم نماز بخواند و هم مرتب غصب نشود، غير از مسئلهي عجز از امتثال هر دو، جهت ديري موجب
براي تناف است و آن جهت اين است كه شارع نمتواند هم وجوب و هم حرمت را خواسته باشد، هم اراده و هم كراهت،

وجوب معلول اراده است، غصب معلول كراهت است. پس اينجا ترتب معنا ندارد؛ ترتب جاي است كه فقط مسئلهي عجز عن
الامتثالين باشد. اما اگر جهت ديري براي تناف وجود داشته باشد تخییر معنا ندارد[4].

مبنای عقل

در حم عقل مگوئیم چرا عقل نمتواند بين صل و لا تغصب تخيير قائل شود؟ ایشان مگویند در صورت كه فرض كنيم
ملاكها مساوي است به عقل مگوئيم ملاك اینها مساوي است. عقل كسر و انسار مكند و نتيجهاش اباحهي متعلق است.
گويد تحصيل ملاك لازم است چون ملاكها مساوياند و وقتگويد اين موضوع مباح است نه واجب و نه حرام. عقل نمم

مساوي شدند عقل مگويد فرق نمكند. ملاك لزوم در هر دو طرف را كنار مگذاريم و اباحه را قائل مشويم وقت مباح شد
طرفین وجود ندارد تا مسئلهی تخییر که ی از احام تزاحم است، مطرح شود[5].

عدم جریان حم تعارض در تساوی ملاک

اما اینه برخلاف مرحوم نائین مگویند احام تعارض جریان ندارد بخاطر این است که چون هر دو ملاك دارد و ما علم به
ثبوت ملاك در هر دو داريم. علم به ثبوت ملاك در هر دو ما را منته به حم به اباحه مكند. لذا نمتوانيم آنچه كه در روايات
علاجيه مطرح شده را مطرح كنيم. پس اگر دو تليف مدلول دو دليلاند اين دو دليل عل موضوع واحد و ملاك هر دو مساوي

باشند ايشان اثبات كردند نه تخيير كه ي از احام تزاحم است جريان دارد و نه احام تعارض در اينجا جريان دارد[6].

دوران امر بین اهم و مهم

اما فرض دير اين است كه احدهما اهم از ديري باشد. ايشان مفرمايد «فذو الملاك الأهم مقدم قطعا عل غيره للعلم بجعله و



تشريعه دون الآخر لانعدام ملاكه بالتزاحم» عقل مگويد اهم مقدم بر ديري مشود و مسئلهي تزاحم را مطرح مكنند.

شود ولنه ذیل باب تزاحم و نه ذیل باب تعارض داخل م فرمايند اين مورد برزخ بين تعارض و تزاحم است یعنبعد م
نمگويند اين مورد را چهكار كنيم؟ مگويند همان تعريف كه نائين مطرح كرد را مطرح کنیم ول قيدی به آن بزنيم و بوئيم

تزاحم، تناف من جهة العجز عن الامتثال است «و ان سري إل الدليلين» ولو سرايت به دليلين هم داشته باشد. اصرار نائين اين
بود كه در تزاحم فقط تناف من جهة الامتثال است ول كاري به جعل ندارد ايشان مگويد چه اشال دارد اينطوري تعريف كنيم
و بوئيم تزاحم عجز عن الامتثال ولو سرايت به دليلين هم بند. لذا مفرمايند بيان ما، بيان سوم براي تعريف تزاحم مشود[7].

ما تمام مطالب ايشان را گفتيم و مخواهيم ببينيم آيا اين مطالب تمام است يا نه؟!

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 310: و أخرى: لا يون بالالتزام بالترتب‐ لعدم تماميته بنظر بعض و التزامهم بتساقط
الدليلين‐ بواسطة حم العقل بالتخيير بينهما، بحيث لا يجوز تركهما و الاشتغال بأمر ثالث من باب محافظته عل تحصيل

ملاكات الأحام. و بذلك يثبت حم تخييري للشارع عل طبق حم العقل و لا مجال له غير هذا، فلا معن لإجراء أحام
التعارض. و لن هذا يبتن عل الالتزام بتحقق الملاك ف كلا المتعلقين كما هو المشهور. اما مع المناقشة ف ذلك، فلا محيص

عن الالتزام بدخوله ف موارد التعارض و جريان أحامه فيه و لا محذور فيه. إ انه مجرد فرض. فتدبر.
[2] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 310 و 311: و اما الجهة الثالثة: فتحقيق اللام فيها: ان المورد الّذي كان محل الخلاف و ظهور
الثمرة بين المحققين ليس من موارد التزاحم و لا من موارد التعارض، بل هو برزخ بينهما. و ذلك لأن آثار التزاحم أجمع لا تجري

فيه، كما لا تجري فيه أحام التعارض التعبدية.
[3] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 311: اما عدم جريان أحام التزاحم، فلأن التخيير بملاكيه: ملاك الترتب و ملاك حم العقل

بلزوم تحصيل غرض المول مهما أمن مع الالتزام بالتساقط، غير جار هنا مع تساوي الحمين ف الأهمية من جهة الملاك.
[4] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 311: اما عدم التخيير بملاك الترتب، فلأمرين: الأول: ان من شروط صحة الترتب‐ كما يذكر
ف بعض تنبيهات مبحثه‐ ان لا يون المتعلقان لا ثالث لهما، إذ مع كونهما كذلك لا معن لتعليق الأمر عل عصيان الآخر، لأن
عصيان أحدهما يحصل بالإتيان بالمتعلق الآخر، فيون الأمر به لغوا لأنه من باب طلب تحصيل الحاصل. و هذا المناط موجود

فيما نحن فيه، لأن عصيان الحرمة انما يون بالإتيان بمتعلق الوجوب، فلا معن لتعليق الوجوب عل عصيان الحرمة، إذ لا مجال
للبعث و التحريك بعد عصيان الحرمة و الإتيان بمتعلق الأمر. الثان: ان الترتب انما يلتزم به لرفع التناف بين الحمين من جهة

عدم القدرة و العجز عن الامتثالين معا، لأنه يرجع إل جعل الطولية ف الامتثال الرافع لعدم القدرة. و بذلك يصحح اجتماع
الحمين زمانا لأن محذور اجتماعهما يرتفع بالالتزام بالترتب. اما لو كانت هناك جهة أخرى موجبة للتناف غير جهة العجز، فلا
يفيد الترتب ف رفعه، و المقام من هذا القبيل، فان اجتماع الوجوب و الحرمة لا ينحصر محذوره ف مرحلة الامتثال ك يرتفع

بالترتب، بل هو ممتنع ف نفسه و ف مرحلة انقداح الإرادة و الراهة، و الترتب لا ينظر إل رفع التناف ف هذه المرحلة.
[5] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 311 و 312: و اما عدم التخيير بواسطة حم العقل، فلأنه مع تساوي الحمين ف الملاك

يحصل السر و الانسار بين الملاكين، و يون نتيجته إباحة المتعلق، و لا حم‏ للعقل بلزوم أحدهما، لعدم اقتضاء ملاكه بعد
مزاحمته بالملاك الآخر، و يتضح ذلك بملاحظة العرفيات.

مين فل من الحام التعارض، فلأنه بعد العلم بثبوت الملاك لالأصول، ج‏7، ص: 312:  و اما عدم جريان أح [6] ـ منتق
المتعلق لا محيص عن الحم بالإباحة كما عرفت، فلا معن لترجيح أحدهما عل الآخر بملاك الأشهرية و نحوها من الأحام
التعبدية، للعلم بعدم جعل كلا الحمين بعد تساوي الملاك، و الترجيح انما يتم ف صورة احتمال جعل أحدهما و اشتباهه، إذ

للشارع جعل الطريق الأشهر مثلا طريقا إل حمه.



[7] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 312:  و اما ف صورة كون ملاك أحد الحمين أهم من ملاك الآخر، فذو الملاك الأهم مقدم
قطعا عل غيره للعلم بجعله و تشريعه دون الآخر لانعدام ملاكه بالتزاحم. و من هنا يتضح الوجه ف كون هذا المورد برزخا بين

التعارض و التزاحم و ليس من أحدهما لعدم جريان أحام كل منهما فيه. و بذلك يظهر ان تحديد التزاحم بأنه التناف بين
الحمين من خصوص جهة العجز عن الجمع بين الامتثالين و ان سرى إل الدليلين هو المتعين، فان رجع هذا إل ما أفاده

المحقق النائين (قدس سره) فهو، و إ فهو تعريف ثالث غيرهما، فتدبر جيدا و اله سبحانه العالم.


