
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۰ دی ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

در فرمايش صاحب منتق بود. ايشان در اين بحث ترتيب خوب را اتخاذ كرده كه نه در كلمات مرحوم خوئ و نه در كلمات
مرحوم نائين آمده. نرسيدم كلمات مرحوم اصفهان را ببينم و البته همانطور كه راجع به آقاي صدر عرض كردم كه ريشهي

برخ از تحقيقات ايشان در منتق است، ريشهي برخ از تحقيقات منتق هم در كلمات مرحوم محقق اصفهان است.

در جهت دوم به اين قسمت رسیدیم که وقت دو تليف مدلول دليل واحد باشند موضوعاً از تعارض خارج مشوند چون دو
دليل نيستند بله دو تليفاند كه مدلول يك دليل هستند و تعارض در دليل واحد معقول نيست و معنا ندارد. اما در جاي كه دو

تليف مدلول دو دليل هستند گفتند يا عجز از امتثال دائم و يا اتفاق است. اگر دائم باشد موضوع تعارض است. اما اگر
واحد، يا واردان عل موضوع ليف واردان علفرمايند اينجا هم دو صورت دارد يا اين دو تباشد م عجز از امتثال اتفاق

كه واردان عل كنند اما در جايواحد است را در جهت سوم بحث م موضوع كه واردان عل موضوعين. بحث جاي
موضوعين است مفرمايند چونه باید مسئلهي تعارض را از مسئلهي تزاحم جدا كنيم؟

ادامه کلام مرحوم صاحب منتق (اختلاف در ملاک)

باز اين تقسيم را مكنند يا ي از اين دو تا بر ديري مزيت و اهميت دارد يعن ي اهم است و ديري مهم، يا هر دو
مساوياند. اگر ي اهم باشد و ديري مهم موضوعاً از باب تعارض خارج است چون اهم به حم عقل سبب مانعيت از اطلاق

مهم است اما مهم نسبت به اهم چنین نیست. يك مقداري این مطلب را توضيح بدهم. ما دو دليل داريم «صل» و «أزل النجاسة»
که بين دو واجب است. كس که به مسجد رفته قدرت بر اينه در زمان واحد هم نماز و هم ازاله نجاست را انجام بدهد ندارد.

صل روي صلاة و ازل روي نجاست آمده دو دليل و دو موضوع. عجز از امتثال اتفاق است نه دائم. فرض مكنيم ملاك ازاله
از ملاك صلاة اقوا است.

قبل از اينه فرض اقوائیت را كنيم ناه اصول مگويد صل اطلاق دارد «سواء كانت الازالة واجبةً أم لم تن واجبا». ازل
النجاسة، مگويد ازاله واجب است «سواء كانت الصلاة واجبه أم لم تن واجبه». اگر خود صل و ازل را در نظر بيريم هيچ
تناف بينشان نيست او مگويد نماز بخوان، او مگويد ازاله نجاست كن. تناف بين الاطلاقين است، اطلاق صل با اطلاق ازل

تناف پيدا مكنند. نماز را مگويد واجب است چه ازاله واجب باشد و چه نباشد، ازل مگويد ازاله واجب است چه نماز
واجب باشد و چه واجب نباشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اما اگر فرض كرديم ملاك در ازاله اقواي از ملاك در نماز است عقل به ميدان م آيد، عقل مگويد اطلاق اهم صلاحيت براي
مانعيت از مهم دارد چون عقل مگويد در دوران بين اهم و مهم قدرت خودت را صرف در اهم كن. در نتيجه اطلاق در اهم

يون مانعاً عن انعقاد الاطلاق يا عن تثبيت الاطلاق مهم. اما اطلاق مهم عقلا صلاحيت براي مانعيت از اهم را ندارد در نتيجه
اطلاق اهم، اطلاق مهم را كنار مگذارد. وقت اطلاق مهم كنار رفت يك طرف دليل از بين مرود و دير دو دلیل نداريم كه

تعارض به وجود بيايد. تعارض در جاي است كه اين دو اطلاق به قوت و قدرت بماند اما با حم عقل كه مگويد اهم صلاحيت
مانعيت از مهم را دارد مسئله تمام مشود و از موضوع تعارض خارج مشود[1].

تساوی در ملاک

فرض دوم جاي است كه اين دو از حيث ملاك مساوي باشند. آيا مشود گفت بین دو دليل و دو مطلوب بر دو موضوع
تعارض وجود دارد؟ ايشان مگويد باید دو راه در اينجا ط كنيم؛ 1) التزام به ترتب 2) عدم التزام به ترتب. يعن وقت ملاكها
مساوي شدند يا ملتزم به قانون ترتب هستيم يا ملتزم به ترتب نيستيم. در مورد جای که ملتزم به ترتب بوديم مگويند هر كدام

مقيد به عدم اتيان آخر مشود.

 مگويد اين واجب است اگر آن را نياوريد، آن هم مگويد من واجبم اگر ديري را نياوري يعن ترتب من الجانبين است.
وجوب هر كدام مقید به عدم اتيان ديري است. تعبيرشان اين است كه «و هذا رافع للتناف الموجود بالنظر البدوي‏» بين اين دو
اطلاق تناف است و اگر هر كدام را مقيد به عدم اتيان و عدم امتثال ديري كرديم تناف از بين مرود چون تناف وقت است كه

اطلاقها باق بمانند؛ اما اگر گفتيم اين وجوب مقيد به عدم اتيان ديري است و آن وجوب هم مقيد به عدم اتيان اول است
تناف از بين مرود.

مفرمايند اينجا فقط يك چيز وجود دارد؛ اگر ي از اين دو را امتثال كرديد ي از اينها به سبب امتثال ديري ساقط مشود.
اما توضيح كه مدهند اين است كه «لنه لحصول العجز عن متعلقه، لأنه بالإتيان بأحدهما يحصل العجز القهري عن الآخر»

اين توضيح را براي چه ايشان مدهد؟ شما يك وقت در تعارض مگوئيد اين دليل مقيد به اين دليل شد در این صورت خودش
ي از قواعد تعارض است. يعن بعد التعارض، جمع بين الدليلين به اين است كه يك دليل را مقيد دليل دير قرار بدهيم. شما
اين كار را كرديد و مگوئيد اتيان ي موجب سقوط ديري است. وجوب ي مقيد به عدم اتيان ديري است آيا اين معناي

تعارض نيست؟ اين علامت اينه اينجا تعارض بين اينها واقع شده نيست؟

به بيان دير؛ در تعارض در اين دليل يا در آن دليل، يا در هر دو تصرف مكنيد؛ اينجا همين كار را كرديد یعن مگوئيد وجوب
صلاة مقيد است به عدم اتيان ازاله، وجوب ازاله مقيد به عدم اتيان صلاة است. در هر دو دليل با دليل دير تقييد ايجاد كرديد

«أليس هذا كاشفاً عن وجود التعارض بينهما؟»

 ايشان در جواب مگويد همهي نته همين جاست كه وقت يك دليل را امتثال كرديد از امتثال دير قهراً عاجز هستيد يك عجز
قهري داريد و چون عاجز از امتثال دليل دير هستيد وجوب دليل دير ساقط مشود، چون هر وجوب مقيد به قدرت بر امتثال

بر متعلق است. وقت صلاة را انجام داديد از ازالهي نجاست عاجز مشويد، وقت عاجز شديد قدرت بر انجام متعلق نداريد
لأجل العجز عن المتعلق، وجوب دليل ساقط مشود اما معنای اين تصرف در دليل دير نیست. معنايش اين است كه سقوط

دليل دير به خاطر عجز از امتثال متعلقش است. اصلا هر جا دليل آمد ولو دو دليل نبود تعارض و تزاحم هم نبود، و اگر شما
از متعلق دليل عاجز باشيد آن دليل به خاطر عجز از متعلق ساقط مشود.

مفرمايد «فيون تقييد أمر كل منهما بعدم الآخر من باب تقييد الحم بالقدرة عل متعلقه‏». سؤال كه عرض كرديم كه چرا



مسئلهي تصرف در دليل نيست مگويد از باب اينه شما اگر هر واجب را مقيد به قدرت بر متعلق كرديد اين تصرف در دليل
كرديد؟ هرگز. اگر گفتيم به سبب آن دليل، دليل دير را مقيد مكنيم اين مثل تقييد هر دليل به قدرت بر متعلق همان دليل است،
چطور اين اسمش تصرف در دليل نيست؟ در ما نحن فيه هم  هذا. تا اينجا مگوئيم چون عجز اتفاق است، اگر ي را امتثال

كرديد وجوب ديري ساقط مشود[2].

ال و جواب در کلام مرحوم صاحب منتقاش

مستشل سؤال مكند كه لازمهي اين حرف این است كه امتثال ي موجب عصيان ديري بشود چون قانون داريم كه «الامر
لا يقيد بعدم العجز الاختياري». هر تليف كه مول برايتان صادر كند اگر تصادفاً عاجز شديد تليف برداشته مشود ول اگر به
دست خودتان خود را عاجز كرديد تليف برداشته نمشود و پاي شما عقوبت هم منويسند. لذا فقها در كتابهاي فقه مگویند

انسان حق ندارد خودش را براي انجام واجبات تعجيز كند. 

كس به خودش آمپول بهوش بزند كه از صبح تا غروب نتواند نماز بخواند اين كار حرام است. مستشل اينجا مگويد اين
قانون كه «الامر لا يقيد بعدم العجز الاختياري» چون لا يقيد، اينجا اين آقا با اختيار خودش ي را امتثال كرده پس با اختيار
خودش واجب دير را عصيان كرده پس لازمهي كلام شما كه مگوئيد هر كدام ديري را تقييد مزند اين است كه امتثال

احدهما موجب عصيان ديري بشود اگر بخواهد موجب عصيان ديري نشود ما بايد دست از اين قانون برداريم.

ايشان در جواب مگويد اينه مگوئيم عصيان حاصل نمشود به حم العقل است. نمگوئيم نفس اين امتثال سبب مشود
كه حم به عدم عصيان ديري كنيم، نه! اين را امتثال مكند عقل مگويد حالا قدرت بر انجام ديري نداري و عاجز از انجام
هست تو عصيان نردي. عقل مگويد حالا كه قدرت بر هر دو را ندارد بايد ي را انجام بدهد. ي را كه انجام داد، حاكم به

اطاعت و عصيان عقل است، عقل اين شخص را در اينجا نسبت به ترك ديري عاص نمبيند[3].

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 309: و اما بناء عل دخوله ف موضوع الأدلة، فمحل اللام ف هذه الجهة ما كان الحمان
المتنافيان واردين عل موضوعين، بحيث يون منشأ التناف هو خصوص العجز لا ما إذا كانا واردين عل موضوع واحد‐

كالوجوب و الحرمة المستفادين من مثل: «أكرم العلماء و لا ترم الفساق» المجتمعين عل العالم الفاسق‐ فانه موضوع اللام
ف الجهة الثالثة، فانتظر. و تحقيق اللام ف محل اللام: انه اما ان يون لأحد المتعلقين مزية عل الآخر بحيث توجب قوة

اقتضائه للحم. أو يتساويان ف الأهمية. فعل الأول: يتقدم الأهم و تتضيق دائرة إطلاق المهم بحم العقل. بيان ذلك: ان كلا من
الحمين ذو مقتض ثبوتا،‐ و هو الملاك‐ و إثباتا‐ و هو الإطلاق‐ إ انه لما كان مقتض الثبوت‐ أعن: الملاك‐ ف أحدهما

أقوى من مقتض الآخر، يرى العقل ان الأهم صالح للمانعية عن المهم ثبوتا لحمه بلزوم صرف القدرة إل متعلقه دون متعلق
المهم، فيمنع من شمول الإطلاق للفرد المهم ف صورة المزاحمة، و لا يرى ذلك‐ أي المانعية‐ ف طرف المهم، لأنه غير صالح

لمنع ثبوت الأهم، فيبق إطلاقه سالما حال المزاحمة، و بذلك يرتفع التناف بين الإطلاقين، لأن أحد الإطلاقين بضميمة حم العقل
بلزوم صرف القدرة ف الفرد الأهم لا يشمل هذا الغرض لعدم القدرة عل متعلقه. و مع ارتفاع المنافاة بين الإطلاقين يخرج المورد

عن التعارض موضوعا، فلا مجال للقول بجريان أحامه فيه.
[2] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 309 و 310: و عل الثان: فالحم هو التخيير، إ انه تارة: يون بالالتزام بالترتب، بمعن تقييد

امر أحدهما بعدم الإتيان بالآخر. و هذا رافع للتناف الموجود بالنظر البدوي، لثبوت الأمر ف صورة عدم امتثال الآخر و عدم انثلام



الإطلاق. نعم، يسقط ف صورة امتثال الآخر، لنه لحصول العجز عن متعلقه، لأنه بالإتيان بأحدهما يحصل العجز القهري عن
الآخر، فيون تقييد أمر كل منهما بعدم الآخر من باب تقييد الحم بالقدرة عل متعلقه و ليس تقييدا بأمر زائد عل موضوع الحم

ك يون ذلك تصرفا بالدليل.
[3] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 310: نعم، يبق ش‏ء، و هو: انه يلزم حصول عصيان أحدهما بامتثال الآخر، إذ الأمر لا يقيد

بعدم العجز الاختياري، و إ لما حصل العصيان غالبا، مع ان الالتزام بحصول العصيان ف الفرض ممنوع. و الجواب: ان عدم
حصول العصيان انما هو بحم العقل، إذ لا يستطيع التفص عن هذا المقدار من الترك بعد ان كان لا يستطيع الجمع بين

الامتثالين فلا عصيان بترك أحدهما إل الآخر، فالتخيير ف المقام يرجع إل الجمع بين الدليلين، بحيث يرتفع التناف بينهما، فلا
تصل النوبة إل أحام التعارض لارتفاع موضوعها.


