
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » مطلق و مشروط »

در تاریخ ۱۲ دی ۱۳۸۰

مطلق و مشروط
جلسه 15 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چيده و نتيجه بررس ادله استحاله رجوع قيد به هيئت

تا اينجا روشن شد که رجوع قيد به هيئت در جملات شرطيه امان دارد و آنچه که مرحوم شيخ(قده) فرموده است و معتقدند در
جملات شرطيه، رجوع قيد به هيئت امان ندارد، ملاحظه فرموديد که استدلالهاي بر اين مدعا، تماما مخدوش بود.

در جملات شرطيه همانطور که رجوع قيد به ماده امان دارد، رجوع قيد به هيئت هم امان دارد، و مدلول هيئت که عبارت از
وجوب است، متواند معلق بر ي قيدي شود.

نتيجه اين مشود که در مواردي که ي قيدي به هيئت برمگردد، آن حم و مدلول هيئت، معلق بر آن قيد خواهد بود و قبل از
تحقق آن قيد، آن حم فعليت ندارند.

بررس مدعاي دوم مرحوم شيخ

مدعاي دوم مرحوم شيخ اين است که بر فرض اينه رجوع قيد به هيئت امان داشته باشد، اما به نظر ما لباً و واقعا قيود در اين
جملات به ماده بر مگردد.

در مدعاي اول، ادعاي شيخ اين بود که امان عقل ندارد. اما در ادعاي دوم مفرمايند بر فرض اينه امان عقل داشته باشد و
به حسب ظاهر در جملات شرطيه، قيد براي هيئت است.

همانطور که قبلا عرض کرديم مرحوم شيخ قبول دارند که از قواعد ادب و از نظر ظاهر اين جمله شرطيه، قيد براي هيئت
است، اما مفرمايند ما مگوييم امان عقل ندارد. حالا در ادعاي دوم مفرمايند و لو امان عقل هم داشته باشد، اما لباً و به

حسب واقع، اين قيد، قيد براي ماده است.

تبيين کلام مرحوم شيخ

طبق بيان که مرحوم آخوند در کفايه از ايشان نقل کرده، مرحوم شيخ م‌گويد انسان عاقل وقت التفات به شيئ پيدا م‌کند از
دو فرض خارج نيست؛ يا اين که آن شء مورد طلب انسان قرار مگيرد يا خارج از دايره طلب است و متعلق طلب قرار

ل است که ييرد، از دايره بحث خارج است و کاري به آن نداريم. بحث روي فرض اوکه متعلق طلب قرار ن گيرد. جاينم
شيئ متعلق طلب انسان قرار گيرد.

بعد مفرمايند اينجا دو صورت دارد؛ يا اينه اين شء که متعلق طلب است، بصورت مطلق، طلب انسان به او تعلق پيدا
مکند، يعن انسان اين شء را مخواهد عل جميع التقادير، و يا اين که اين شيئ که متعلق طلب واقع شده، با ي قيد خاص

مورد نظر انسان است نه بصورت مطلق، بله بصورت مقيد و با ي قيدخاص مطلوب است.
آناه مفرمايند اين قيد، يا از قيود اختياريه است يا از قيود غير اختياريه. قيد اختياري مثل طهارت، استقبال، ستر. قيد غير

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/97
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اختياري مثل دخول وقت در باب نماز، که از قيود غير اختياريه است. بعد مرحوم شيخ مفرمايند ما به وجدان مراجعه مکنيم
مبينيم اين اطلاق و تقييد و اين قيودات همه مربوط به متعلق طلب و مربوط به ماده است. مرحوم شيخ در تمام اين فروض

مفرمايند طلب فعليت دارد. شارع حج را طلب کرده، اين طلب مولا فعليت دارد، اما حج که مورد توجه مولا واقع شده، مولا
حج عل جميع التقادير را اراده نرده، مولا حج در فرض استطاعت را اراده فرموده است.

بنابراين شيخ مفرمايند وقت ما مبينيم متعلق طلب؛ يا اطلاق و يا قيد دارد، و از آن طرف خود طلب در جميع اين موارد
فعليت دارد، وجدانا مگوييم اين قيود به طلب برنمگردد. مولا وقت شيئ را اراده مکند، يا آن شء را بصورت مطلق

مخواهد يا در ي فرض خاص، اين اطلاق يا فرض خاص و تعليق، مربوط به ماده و متعلق است.
پس خلاصه دليل مرحوم شيخ بر اين ادعاي دوم اين است که به «وجدان» إحاله مدهند، مگويند وجدانا شما خودتان را جاي
مولا بذاريد، وقت ي شء را طلب مکنيد، اين شء را يا به صورت مطلق مخواهيد يا به صورت مقيد. قيود، مربوط به آن

شء و آن ماده است، يعن مربوط به متعلق است. و در تمام اين موارد و صور، چه جاي که قيد اختياري و يا غير اختياري
است، طلب فعليت دارد و قيد مربوط به متعلق طلب است.

نقد مرحوم آخوند بر مدعاي دوم مرحوم شيخ

مرحوم آخوند در کفايه فرمودهاند ما اين حرف را نمپذيريم. ايشان نظريه شيخ را روي دو مبنا بررس کردهاند و مورد مناقشه
قرار دادهاند.

مبناي اول: احام تابع مصالح و ملاکات در خود احام است. يعن در احام شرعيه ي ملاک در خود حم وجود دارد.
مبناي دوم: احام شرعيه تابع ملاکات و مصالح در متعلقات احام است.

به مرحوم شيخ مفرمايند ما روي هر دو مبنا با شما بحث کرده و نظر شما را بررس مکنيم. 
مبناي اول: اما روي مبناي اول که عرض کرديم مبناي نادر و غير معروف هم است، اين است که بوييم در خود جعل احام،

ملاک وجود دارد، در اين وجوب که براي صلاة جعل شده، ملاک وجود دارد.
طبق اين مبنا اولا اين نته را توجه کنيد که روي اين مبنا دير چيزي به نام مفسده نداريم و همه، مصلحت است. يعن نتيجه

اين مبنا اين است که شارع هر حم را که إنشاء فرموده در خود آن حم، مصلحت وجود دارد، حالا اين حم خواه وجوب و
يا تحريم باشد. مگوييم وقت شارع وجوب را متوجه نماز کرد، در خود اين ايجاب، مصلحت وجود دارد، اصلا کاري به خود

نماز نداريم. شارع وقت حم حرمت را براي شرب خمر آورد، در اين حم تحريم، مصلحت وجود دارد، يعن در نفس اين
تحريم و خود اين جعل، مصلحت وجود دارد.

طبق اين مبنا که بوييم احام، تابع ملاکات در خود احام است، روشن است که اصلا چيزي به نام مفسده نداريم، ملاک،
فقط مصلحت است، چه در احام وجوب و يا تحريم، چه در احام استحباب، کراهت و حت در اباحه. اگر يادتان باشد در
کفايه ي زمان اباحه را تقسيم مکردند که ي اباحه اقتضائيه داريم و ي اباحه غير اقتضائيه. طبق اين مبنا اباحه هم تماما

مشود اقتضائيه.
مرحوم آخوند مفرمايند اگر کس اين مبنا را داشته باشد، دير حرف شيخ موضوع برايش باق نمماند. روي اين مبنا خود

اين جعل، گاه مصلحت و ملاکش بصورت مطلق است، شارع مطلقاً واجب مکند. گاه اين جعل، مصلحت و ملاکش
بصورت مقيد و معلق است. روي اين مبنا خيل واضح است که خود حم، قابليت تعليق دارد و اصلا تعليق ربط به متعلق

ندارد. ملاک در متعلق نيست، بله در جعل حم است.
اگر اين ملاک بصورت مطلق باشد، حم بصورت مطلق جعل مکند، و اگر ملاک بصورت مقيد باشد، حم بصورت مقيد

جعل م‌شود. ول روشن است که شيخ انصاري هم اين مبنا را قبول ندارند و خود آخوند و اکثر اصوليين هم اين مبنا را
نمپذيرند. پس بحث متمرکز مشود روي مبناي دوم.

مبناي دوم: طبق مبناي دوم که بوييم احام شرع، تابع ملاکات و مصالح و مفاسد در متعلق احام است، يعن شارع که



وجوب را براي نماز جعل فرموده، خود ايجاب نماز ملاک ندارد، در خود نماز مصلحت وجود دارد، در حرمت شرب خمر،
خود خمر، مفسده دارد.

روي اين مبنا اصلا جعل احام، ملاک در خود جعل و انشاء نيست، ملاک در متعلق جعل يعن در مجعول است.
روي اين مبنا مگوييم ملاک در متعلق است، اينجا حرف شيخ روشن است، شيخ مفرمايد اگر ملاک در متعلق است، يا ملاک

به صورت مطلق است، پس متعلق مطلق است. يا ملاک بصورت مقيد است، پس متعلق مقيد است.
مرحوم آخوند در مقام نقد کلام مرحوم شيخ طبق اين مبنا م‌فرمايد(کفايه، ص97 و 98): «و أما بناء عل تبعيتها للمصالح و

المفاسد ف المأمور به و المنه عنه» يعن در متعلق، آن مبناي قبل را به همان بيان که عرض کرديم، فرمودهاند اينجا هم
«فذل»، يعن آن طلب مولا ممن است يا مطلق و يا مقيد باشد «ضرورة أن التبعية كذلك إنما تون ف الأحام الواقعية بما

ه واقعية لا بما ه فعلية»، مرحوم آخوند مفرمايند اين کبرا که ما مگوييم احام، تابع مصالح و مفاسد در متعلق است را
تحليل کنيم. احام به چه لحاظ و در کدام مرتبه اين تبعيت در آنها وجود دارد؟ آيا ما احام واقعيه بما ه واقعيه را مگوييم
تابع اين ملاک است؟ يعن شارع ي حم در لوح محفوظ و واقع دارد، اين حم، تعلق به ي متعلق دارد، بوييم اين حم
واقع، تابع اين ملاک در اين متعلق است. آيا اين است؟ يا اينه خير، حم زمان که به فعليت مرسد در مرحله فعليت، تابع

ملاک در متعلق است؟
ام واقعيه «بما هاح ام واقعيه تابع ملاکات است، يعنگوييم احم ل، ملاک است. وقتفرمايند فرض اومرحوم آخوند م
واقعية لا بما ه فعلية». به چه دليل؟ مفرمايند: «فإن المنع عن فعلية تلك الأحام غير عزيز»، منع از فعليت احام واقعيه کم

نيست.
مثال مزنند: «كما ف موارد الأصول و الأمارات عل خلافها»، مفرمايند موارد اصول و امارات بر خلاف احام واقعيه است.

ما ي احام واقعيه داريم، در واقع آمده در زمان غيبت مثلا نماز جمعه حرام است. اما الآن استصحاب مگويد نماز جمعه
واجب است. استصحاب بر خلاف حم واقع مآيد. «و ف بعض الأحام ف أول البعثة»؛ در بعض از احام در ابتداي بعثت

پيامبر، احام به صورت تدريج بوده، بعض از احام را در اوايل، پيامبر بيان نفرمودهاند، آن احام فعليت نداشت، اما
واقعيت داشت. اين ادعاي مرحوم آخوند است.

ارتباط کلام مرحوم آخوند به کلام مرحوم شيخ

بعض بزرگان گفتهاند عبارت مرحوم آخوند به حسب ظاهر چه ربط به حرف شيخ دارد؟ شيخ مفرمايد قيود، وجدانا به ماده
و متعلق برمگردد. آخوند در اينجا مفرمايد: بنابر اينه احام تابع مصالح و مفاسد در متعلق باشد، اين تبعيت نسبت به

احام واقعيه بما ه واقعيه است، اما نسبت به احام فعليه نيست.
بحث اين است که اين عبارت مرحوم آخوند چه ارتباط به فرمايش مرحوم شيخ دارد؟

ابتدا فرق بين اين دو مرحله را روشن کنيم. فرق اين است که در احام واقعيه، چيزي به عنوان مانع، تصور نمشود. آخوند
گيرد، در اين حج، ملاک مصلحت وجود دارد، در نتيجه بحسب الواقع، هيچ مانعفرمايد شارع مقدس، حج را در نظر مم

وجود ندارد که وجوب انشاي براي حج جعل شود.
اما به لحاظ مرحله فعليت، شارع ي موانع را ملاحظه مکند، در نتيجه مرحله فعليت احام، بعد از آن است که آن موانع

برطرف شود.
شارع ملاحظه کرده حج که به حسب واقع داراي ملاک و مصلحت است، اگر بخواهد اين وجوب، فعليت پيدا کند، بايد

استطاعت در اين انسان باشد. اگر استطاعت نباشد، نبود استطاعت به عنوان ي مانع از فعليت وجوب حج است.
بعبارة اخري؛ در آن احام که هيچ قيدي ندارد؛ مرحله فعليت مانند مرحله واقعيت و مرحله انشاء است، و مانع از فعليت

وجود ندارد. اما دراحام که قيد دارد، به نظر مرحوم آخوند، نبود قيد و شرط، بعنوان مانع تلق مشود. لذا وقت مانع شد،
مولا طلب خود را بحسب مرحله فعليت بر اين شرط معلق مکند. بحسب الواقع در احام واقعيه تعليق نيست، چون بحسب

الواقع مانع تصور نمشود، اما بحسب مرحله فعليت در مواردي که شارع مبيند بايد قيدي مثل استطاعت در عالم خارج



تحقق پيدا کند، معلق مکند.

پس مرحوم آخوند مفرمايد در همين جا که احام، تابع مصالح و مفاسد است، اگر بوييم اين تبعيت حت در مرحله فعليت
است، يعن تا استطاعت اين انسان ثابت نشود، حج مصلحت و ملاک ندارد. اگر بوييم اين تبعيت احام للملاکات بحسب

المتعلق، مربوط به مرحله فعليت است، حرف مرحوم شيخ تثبيت مشود. مرحوم شيخ مفرمايد، تا استطاعت نيايد، حج ملاک
پيدا نمکند، تا ملاک پيدا نند وجوب نمآيد. پس مگوييد اين قيد، قيد براي ماده يا متعلق است. اما بايد متعلق را بحسب

الواقع بررس کنيم. بحسب الواقع اين قيدي که در مرحله فعليت دخالت دارد، دخالت در واقع ندارد. حالا که دخالت در واقع
نداشت، بوييم پس چطور بايد شارع بيان کند؟ شارع م‌داند ي قيدي در متعلق بحسب الواقع دخالت ندارد، اما مداند آن قيد

در مرحله فعليت دخالت دارد، پس حم را معلق مکند. پس قيد بر مگردد به حم و هيئت و ارتباط هم به ماده و متعلق
ندارد.

در اينجا مرحوم آخوند اشال و جواب را بيان مکنند که چرا شارع اين کار را کرد، صبر مکرد هر وقت قيد مآمد، حم هم
مآمد. چه فايدهاي در اين انشاء قبل از تحقق حم وجود دارد؟ اين را ذکر کردهاند و دو جواب دادهاند.

آنچه آقايان بايد دنبال کنند اين است که ما عبارت مرحوم آخوند را اينچنين توجيه کرديم. بعض از اين مطالب که عرض کرديم
به سخت از مطالب مرحوم آخوند استفاده مشود. عرض کردم بعض فرمودهاند اين جواب مرحوم آخوند، ربط به مدعاي

مرحوم شيخ ندارد. حالا طبق کلام مرحوم آخوند با اين توضيحات دقت کنيد، تا بعد ببينيم اين جواب مرحوم آخوند درست
است يا خير؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


