
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آيات معاد 2 »

در تاریخ ۱۲ آذر ۱۳۹۶

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 12 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه ای از بحث گذشته

بحث در ذیل آیه شریفه 259 از سوره مبارکه بقره «فَلَما تَبين لَه قَال اعلَم انَّ اله علَ كل شَ‏ء قَدِير» بود که مرحوم علامه
علمه الذی کان معه قبل التبین» و شخص مار رجوعٌ منه بعد التبین إل» «لَه نيا تَب( قدس سره) فرمودند: جمله «فَلَمطباطبای

نیز که سؤال کرد «انَّ يحي‏ هذِه اله بعدَ موتها» پیامبر بوده و علم به قدرت اله داشته، ول این علم گاه اوقات مستور
مماند یا مورد توجه قرار نمگیرد بعد از اینه خدا او را صد سال میراند و دوباره او را زنده کرد و در حضور او، بر عظام

لحم قرار داد و آن عظام را نشو و نما داد «فَلَما تَبين لَه» این شخص گفت: اعلَم انَّ اله علَ كل شَ‏ء قَدِير»؛یعن قبلا علم
مخفای داشته و حالا علم شهودی برایش حاصل شده و در نتیجه ی علم اضافهای نیست و اگر علم جدیدی بود باید مگفت

«علمت أن اله عل کل شء قدیر» اما اینطور تعبیر نرده بله گفت: أعلم، مدانم.

معلوم سابق در نزد حضرت عزیر از دیدگاه مرحوم علامه طباطبای و دلیل بر آن

در ادامه ایشان م فرمایند: اگر واقعاً برایش ی علم جدید بود باید به مقتضای آن چیزی که سبب شده، بوید «اعلم أن اله
لمح الموت» ول گفت: «اعلَم انَّ اله علَ كل شَ‏ء قَدِير» یعن معلوم سابقش هم «کل شء» بوده لذا الآن هم همان را

مگوید پس چیز جدیدی نیست.

البته این مطلب، ی مقدار قابل مناقشه است لذا مرحوم علامه با ی استدراک این مناقشه را اشاره مکنند و به آن جواب
مدهد.

چه اشال دارد که سبب، در مورد احیای موت باشد اما مسببش ی معلوم عام باشد برای اینه اگر کس قدرت بر احیای
موت داشته باشد قدرت بر همه چیز دارد.

ایشان جواب مدهند: «نعم ربما يحصل الحدس بذلك ف بعض النفوس كمن يستعظم أمر الإحياء ف القدرة فإذا شاهدها له ما
شاهده و ذهلت نفسه عن سائر الأمور فحم بأن الذي يحي الموت يقدر عل كل ما يريد أو أريد منه» یعن بعض از نفوس از

علم به احیای موت، حدس مزنند به اینه محی الموت بر همه چیز قادر است «لنه اعتقاد حدس معلول الروع و الاستعظام»
و این حدس را چه کس مزند؟ آدم که ی وحشت و روع از این احیا در قلبش به وجود مآید لذا مگوید پس خدا بر همه

،«شود «و لا یوجد لمن لم یشاهد ذلچیز قادر است. «یزول بزوالهما» و این حدس نیز به سبب زوال روع و استعظام، زائل م
«قَدِير ‏ءَش لك َلع هنَّ التواند حدس بزند که «ارا ندیده چطور م که این صحنه ی احیای موت اما کس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2200
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


 و در ادامه مفرماید « و عل أي حال لا يستحق التعويل و الاعتماد عليه، و حاشا أن يعد اللام الإله مثل هذا الاعتقاد و القول
نتيجة حسنة ممدوحة لبيان إله» نمتوان به این حرف اعتماد کرد و گفته شود کس که محی موت است بر هر چیزی قادر

لَه نيا تَبفرماید «فَلَمه خدا در ذیل آیه ماین است «و حاشا و کلا» کلام خدا، مثل چنین اعتقادی را حسن و ممدوح بداند! یعن
قَال اعلَم انَّ اله علَ كل شَ‏ء قَدِير» در مقام مدح این مرور کنندهی(عزیر) بر آن قریه است لذا نمتوان پذیرفت که خداوند

تبارک و تعال در کتابش بر ی امر حدس که معلول روع است، این را تحسین و مدح کرده باشد.[1]

پس چند نته مهم در فرمایش مرحوم طباطبائ وجود دارد:

1). از احیای موت م توان «انَّ اله علَ كل شَ‏ء قَدِير» را حدس زد.

2). حدس، معلول مشاهده است باید انسان مشاهده کند کس که مشاهده نند نمتواند چنین حدس بزند.

 3). مشاهده نیز همراه با روع نفس است، یعن باید ی وحشت در نفس او به وجود بیاید، استعظام در نفس او به وجود بیاید
تا به این نتیجهی کل برسد.

4). مدح که خداوند تبارک و تعال کرده نمتواند بر ی امر حدس باشد.

پس اینها قرینه مشود بر اینه حضرت عزیر از قبل م دانسته «اعلَم انَّ اله علَ كل شَ‏ء قَدِير»  منته الان بالعیان و
المشاهده برایش معلوم شد.

نقد کلام مرحوم علامه طباطبای

اولا: اینجا استقراء ناقص از ی مورد ضعیف نیست تا مسئله حدس مطرح باشد،.مثل اینه بوییم اگر دکتر، ی مریض
معمول را توانست معالجه نماید پس بوییم قدرت دارد هر مریض را شفا دهد.

بله در اینجا بین «احیای موت» و «قدرت عل کل شء» ملازمه عرف یا اولویت وجود دارد اگر ی چیزی که معدوم مشود
خدا بتواند دوباره او را موجود کند، به طریق اول هر موجودی را متواند معدوم کند، اینه روشن است.

ما بالاتر از این چه مخواهیم؟ انسان را خدا اماته کرده، بعد احیاء آن را به عزیر نشان داده، این همان «عل کل شء قدیر»
است یعن فرض کنید تمام این عالم را بخواهد از بین ببرد، اعدام و از بین بردنش که مشلتر از ایجاد و احیای ی نفس نیست.

 پس در اینجا با اولویت از احیای موت، مخواهیم به بقیه برسیم و نمشود گفت استقراء ناقص از ی مورد ضعیف است تا
مسئله حدس مطرح شود و ظاهراً در ذهن ایشان چنین مطلب بوده، بله این ی قیاس است.

ثانیاً: اینه ایشان فرمودند این حدس به «علم به أنه عل کل شء قدیر» فقط کس مزند که مشاهده کند، کلام صحیح نیست
زیرا اگر کس علم پیدا کند که خدا محی الموت است پس به «علم به أنه عل کل شء قدیر» هم پیدا مکند و لازم نیست که

حتماً مشاهده کند.

ثالثاً: اینه فرمودند اعتقاد و حدس، معلول روع است اگر روع زائل بشود این هم زائل مشود، قابل قبول نیست. به خاطر اینه



اعتقاد معلول روع نیست ولو اینه روع هم در آن باشد ول معلول روع نیست.

 بنابراین، قرینیت که در ذیل کلامشان ذکر کردند تا معلوم مشود که معلوم سابق در نزد حضرت عزیر «أن اله عل کل شء
قدیر» بوده، این قرینه ی مقداری محل تأمل است.

بیان دو نته در مقابل کلام اهل تسنن

1.کلمه «اعلَم» به ظهور عرف دلالت دارد که این علم در من موجود است، مدانم، نه اینه الآن «علمت»، اگر واقعاً مقصود
عزیر این بود که علم، علم جدید است باید مگفتند الآن علمت! درست مانند دانش آموزی که انسان با اینه مداند این دانش

.«ه الان «علمتاست نه این که این دانش آموز موفق «گوید «اعلمنتیجه امتحان را آورد، م وقت شود ولآموز 20 م

2. کلمه «تَبين» در «فَلَما تَبين لَه قَال اعلَم» علت علم نیست و اگر «تَبين» علت علم باشد دلالت بر ملازمه و مثل شرط و جزاء
خواهد بود، منته در اینجا «تَبين» ظرف برای اقرار است. مثلا هنام که گفته م شود فلان وقت که آمد، زید شروع به

صحبت کردن مکند، در اینجا آمدن فلان، سبب در صحبت کردن زید نیست، بله در این ظرف، این صحبت محقق مشود.
حضرت عزیر نیز ی اقراری کرده، منته اقرارش در ظرف «تَبين» بوده نه علّت علم باشد.

 به نظر م رسد این مطلب که بین «فَلَما تَبين لَه» و «قَال اعلَم» ملازمه نیست و «تَبين» علّت برای علم نیست بله ظرف برای
اقرار است، از آن ظهور عرف که کلمهی « اعلَم» دلالت دارد، قوی تر است.

این دو نته ای که اشاره شده در مقابل اهل سنت است که با نظر سطح مگویند این ««فَلَما تَبين لَه قَال اعلَم» دلالت م کند
،«قَدِير ‏ءَش لك َلع هنَّ الا لَمعگوید «اداشته و حالا که این را دید م نداشته و در قدرت الهیه ش چنین علم که عزیر قبلا

لذا اهل سنت این ذیل آیه را ی از ادلهای بر جهل انبیاء (علمشان کامل نیست) و یا بر عدم عصمت انبیاء قرار م دهند.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «ثانيا: و لأن حصول العلم بتعلق القدرة بإحياء الموت لا يوجب حصول العلم بتعلقها بل ش‏ء و قد قال: اعلَم‏ انَ‏ اله‏ عل‏
كل‏ شَ‏ء قَدِير، نعم ربما يحصل الحدس بذلك ف بعض النفوس كمن يستعظم أمر الإحياء ف القدرة فإذا شاهدها له ما شاهده و
ذهلت نفسه عن سائر الأمور فحم بأن الذي يحي الموت يقدر عل كل ما يريد أو أريد منه، لنه اعتقاد حدس معلول الروع و

الاستعظام النفسانيين المذكورين، يزول بزوالهما و لا يوجد لمن لم يشاهد ذلك، و عل أي حال لا يستحق التعويل و الاعتماد عليه،
و حاشا أن يعد اللام الإله مثل هذا الاعتقاد و القول نتيجة حسنة ممدوحة لبيان إله كما هو ظاهر قوله تعال بعد سرد القصة:

فلما تبين له قال: اعلَم‏ انَ‏ اله‏ عل‏ كل‏ شَ‏ء قَدِير» المیزان ف تفسیر القرآن، ج2،ص:366.


