
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۰۳ دی ۱۳۹۶

کتاب الحج
جلسه 40 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

گوید احجاج صبکه م بحث در روایت محمد بن فضیل بود که بیان شد در تعارض میان این روایت و بقیه روایات، روایات
استحباب دارد و برای آن حدی معین نشده را، باید ترجیح داد.

بررس سند روایت محمد بن فضیل

اگرچه این روایت را قبلا نیز از حیث سند مورد بحث قرار دادیم، لین درباره محمد بن فضیل، وقت به کتب رجال مراجعه
مکنیم، در رجال نجاش آمده: «محمد بن فضیل بن کثیر صیرف ازدی روی عن اب الحسن موس و الرضا علیهما السلام»[1]،

،«گوید: «محمد بن الفضیل الازدی له کتابکند. مرحوم شیخ نیز در الفهرست مگوید از این دو امام نقل مو فقط م
وفگوید: «محمد بن الفضیل الگوید: «من اصحاب الصادق علیه السلام»، بعد دوباره مشیخ(قدس سره) در رجال خود م

الازدی ضعیف من اصحاب الاظم(عليه السلام)» و بعد مگوید «محمد بن الفضیل الازدی یرم بالغلو من اصحاب
الرضا(عليه السلام)».[2]

بنابراین شیخ طوس(قدس سره) در رجال خود، در چند جا محمد بن فضیل آورده و به حسب ظاهر، مرحوم شیخ مخواهد
بوید اینها متعددند؛ ی از اصحاب امام صادق(عليه السلام) است، ی از اصحاب کاظم(عليه السلام) و ی از اصحاب امام

رضا(عليه السلام).

ی محمد بن قاسم بن فضیل هم داریم که او از اصحاب امام هشتم(عليه السلام) است که موثق مباشد، باید دید که آیا او با
محمد بن فضیل دو نفر هستند یا ی؟ هم مرحوم اردبیل در جامع الرواة و هم مرحوم تفرش صاحب نقد الرجال دنبال این

هستند که اثبات کنند اینها ی هستند، ول مرحوم خوئ در معجم اثبات مکنند که اینها دو نفر هستند و قرائن نیز بر همین تعدّد
است.

مهمترین قرینه این است که ی محمد بن فضیل را از اصحاب امام صادق(عليه السلام) ذکر کردند و حال آن که در این
روایت، محمد بن فضیل از امام جواد(عليه السلام) مپرسد و ی راوی ممن است سه امام را درک کند، اما درک چهار امام

مشل است. و عجیب این است که در کتابهای رجال، محمد بن فضیل که از اصحاب امام جواد(عليه السلام) باشد ذکر
نمکنند، در حال که در همین روایت مگوید: «سألت ابا جعفر الثان(عليه السلام)» و همین  امام جواد علیه السلام، این قرینه

مشود که این همان محمد بن قاسم بن فضیل است که از اصحاب امام هشتم هم بوده و موثق است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


البته پیرامون خود محمد بن فضیل هر چند شیخ طوس(قدس سره) در رجال او را تضعیف مکند، اما شیخ مفید(قدس سره) در
آن رساله عددیه مگوید: «من الفقهاء الاعلام الذین یؤخذ منهم الحلال و الحرام»[3]. به هر حال، همین که از امام جواد(عليه

السلام) نقل مکند، خود قرینه مشود که این همان محمد بن قاسم بن فضیل است و از این جهت روایت را متوانیم درست
کنیم، ول اگر این قرینه را شما قبول ننید، سند روایت مشل پیدا مکند، یعن محمد بن فضیل مشترک است و نمدانیم آن

فرد موثقش مراد است یا آن فرد ضعیف، لذا روایت قابل عمل نیست.

نتيجه آن که، بحث نخست درباره استحباب احجاج صب بود، بحث دوم درباره سن این صب است که این را نیز روشن کردیم
که به نظر ما تقریباً همه همین نظر را دارند (و کس طبق این روایت اثّغار فتوا نداده) و همه قائلاند که حدی برای صب نبوده و

صب از آن زمان که مولود است تا زمان که به سن تمییز بخواهد برسد، این احجاج مستحب است. بحث دیری که در اینجا
مطرح مشود، آن است که آیا استحباب احجاج، اختصاص به صب دارد یا شامل صبیه (یعن دختر) هم مشود؟ مرحوم امام

این فرع را در متن تحریر مطرح نردند.

بررس استحباب احجاج صبیه

خواهیم ببینیم آیا احجاج صبیه نیز بر ولمستحب است، حال م بر ول پس از آن که روشن شد که مسلّماً احجاج صب
مستحب است یا خیر؟ مرحوم امام در تحریر مفرماید: «یستحب للول ان یحرم بالصب غیر الممیز»، ظهور در این دارد که
صبیه را قبول ندارد. مرحوم سید در عروه مفرماید: «بل و کذا الصبیه»؛ یعن احجاج این صبیه نیز مستحب است. وقت به

حواش عروه مراجعه مکنیم، مرحوم امام آنجا حاشیه ندارند و ظاهرش این است که صبیه را پذیرفتهاند؛ یعن هر چند در اینجا
فرمودند «یحرم بالصب غیر الممیز»، منته باید صبیة را نیز مآوردند.

مرحوم نراق در مستند اشال کرده و گفته این احجاج، ی حم بر خلاف قاعده است و ما در مواردی که حم بر خلاف
قاعده است، باید بر قدر متیقن اکتفا کنیم و قدر متیقن، عبارت است از احجاج صب.[4] ایشان مفرماید این روایات که درباره

احجاج داریم، در آنها کلمه «ابن» و «صب» آمده، و چون احجاج، ی امر خلاف قاعده است، باید به قدر متیقّن اخذ شود.
نداریم که ول ء من العبادات»، ما در هیچ عبادتش ون معهودٍ فللقاعده لا ی مخالف مح فإنّ استحباب احجاج الصب»

بیاید ی چنین کاری را انجام بدهد و فقط در باب حج داریم، در باب حج نیز روایات داریم و روایت هم مربوط به صب است.

دلیل اول استحباب احجاج صبیه: الغاء خصوصیت

توانیم تنقیح مناط کنیم[5]، این سخن مهمدارد، اما م فرماید این روایات، اگرچه اختصاص به صبدلیل مرحوم آقا ضیاء م
است از ی اصول قوی مثل مرحوم آقاضیاء عراق که ایشان مگوید ما اینجا تنقیح مناط مکنیم و م فرماید: «و لیس

ببعیدٍ».

مرحوم والد ما نیز در تفصیل الشریعه الغاء خصوصیت کرده و مفرماید: «و الظاهر أن مورد الروایات و إن کان هو الصب أو
الابن أو مثلهما إلا أن العرف لا یری له خصوصیة بل یستفید من نفسها شمول الحم للصبیة ایضاً»[6]، اینجا نیز مثل آن مواردی

است که در روایات آمده: «رجل ش بین الثلاث و الأربع» که چطور در آنجا از کلمه «رجل»، الغاء خصوصیت مکنیم (و
مگوئیم این احام شوک اختصاص به مرد ندارد و اگر این ش برای زن هم در نماز واقع شد همین احام را دارد)، در

اینجا نیز الغاء خصوصیت مکنیم.

با قطع نظر از دلیلهای دیر که بعض مطرح کردند، آیا متوان در اینجا الغاء خصوصیت کرد؟ ما باشیم و این روایات، آنچه



موضوعیت دارد احجاج است (حال ول چه کس هست؟ بعداً ذکر مکنیم)؛ یعن شارع مخواهد احجاج واقع شود نسبت به
کس که همراه ول و حاج است. به بیان دیر، ما از روایات این را مفهمیم که اگر کس خودش به حج مرود و ی مولودی
ه، او نیز موفق به انجام حج شود. بنابراین، اگر در این روایات دقت کنیم، یباشد یا صبی همراه اوست، این مولود خواه صب

مطلب خلاف قاعده نمخواهد بوید، بله ی مطلب عرف است که کس که همراه اوست، از حج محروم نشود.

در توضیح دیدگاه مرحوم آقا ضیاء و مرحوم والد ما درباره الغاء خصوصیت باید گفت اگر بخواهیم این خصوصیت را الغاء
کنیم، قرینهاش همین است که مقصود شارع این است کس که به حج مرود، اگر مولودی همراهش است، او را هم موفق به
حج کند و برای اینه او را موفق به حج کند احجاج را قرار داده، پس در نتیجه فرق بین اینه این مولود صب باشد یا صبیه

نیست.

این که مرحوم نراق فرمود ما بر قدر متیقن اکتفا مکنیم، پاسخ آن این است که «الاکتفاء بالقدر المتیقن ف موارد الخلاف
للقاعده»، جای است که شما چیزی به نام الغاء خصوصیت نداشته باشید، اما وقت الغاء خصوصیت کردید، قدر متیقن معنا
ندارد؛ یعن عرف که حاکم به الغاء خصوصیت است، مگوید اینجا خصوصیت برای صب نیست. مثلا، در جای که راوی از
امام(عليه السلام) مپرسد ما احام خود را از چه کس بیریم؟ امام مفرماید: «علی بهذا الجالس»، عرف در اینجا مفهمد

که این «جالس»، خصوصیت ندارد که امام بوید این جالس «بوصف أنه جالس»، این اگر به خانهاش رفت، در بین راه هم برو
باق برای فرمایش مرحوم نراق ر مجالکند، دیکه عرف الغاء خصوصیت م ام را از او بپرس. بنابراین، در جایاح

نمماند.

دلیل دوم: قاعده اشتراک

مرحوم حیم در مستمس مفرماید: «و قد یتمس عل الالحاق بقاعدة الاشتراک»؛ قاعده اشتراک آن است که اگر ی حم
شرع (چه واجب و چه مستحب)، وقت شارع بیان کرد، این اختصاص به مردها ندارد، بله این حم شامل مردها و زنها

مشود مر آن که دلیل خاص بوید این حم شرع، مخصوص مردان یا مخصوص زنان است، اما اگر چنین دلیل نداشته
باشیم، قاعده اشتراک در احام جاری است.

مثلا اگر گفتیم آیه شریفه مفرماید: «يا ايها الَّذِين آمنُوا كتب علَيم الصيام كما كتب علَ الَّذِين من قَبلم»[7]؛ همه اینها خطاب
به مذکر است و اصلا اسم از زنها نیامده، در قاعده اشتراک مگوئیم صیام برای زن هم هست، و همچنین است تمام تالیف

و احام شرعیهای که به صورت مذکر بیان مشود.

مرحوم حیم این دلیل را رد کرده و مفرماید قاعده اشتراک، «مختصةٌ بالخطابات الموجهه إل المذکر»؛ قاعده اشتراک در
تلیف، جای است که ی خطاب متوجه به مذکرین بشود، اما در اینجا خطاب متوجه مذکر نشده، بله متوجه ول ی مذکر

شده است و چه بسا این ول، اصلا زن باشد.

ایشان مفرماید قاعده اشتراک جای است که خطاب به خود مذکر باشد، اما اینجا به ول خطاب شده که این مذکر را احجاج
کند. مثل آن که ی خطاب بیاید به این که ول تصرف کند، مثلا بوید پدر به عنوان ول، در مال فرزند تصرف کند، در اینجا ما

نمتوانیم قاعده اشتراک را جاری کرده و بوئیم اگر پدر در مال پسر تصرف مکند، در مال دختر نیز متواند تصرف کند.

یا آن که اگر گفتیم پدر اذن ناح دختر باکره را داشته باشد، بوئیم پس پدر باید اذن ناح پسر را نیز بدهد! قاعده اشتراک این
اقتضا را نداشته و در چنین مواردی نمتواند جریان پیدا کند، بله قاعده اشتراک جای است که ی تلیف از ابتدا متوجه



مذکر مشود و ما قاعده را کنارش گذاشته و مگوئیم اختصاص به مذکر ندارد و شامل مؤنث هم مشود.

تا اینجا کلام نراق، الغاء خصوصیت و قاعده اشتراک را بیان کردیم. حال مستمس مرحوم حیم و معتمد مرحوم خوئ را
ببینید، به برخ از روایات استدلال شده برای اینه احجاج صبیة نیز مستحب است. باید دید دلالت روایات تمام است یا نه؟

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ رجال ‏النجاش/باب ‏الميم/367، شماره 995.
[2] ـ رجال ‏الطوس/أصحاب‏ أب ي‏الحسن موس بن جعفر(عليهما السلام)/ باب‏الميم/343، شماره 5124 – 25.

[3] ـ الرد عل أصحاب العدد ‐ جوابات أهل الموصل، ص: 25.
[4] ـ مستند الشيعة ف أحام الشريعة، ج11، ص: 19.

[5] ـ العروة الوثق (المحش)، ج4، ص: 346.
[6] ـ تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج، ج1، ص: 45.

[7] ـ سوره بقره: آیه 183.


