
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۰۲ دی ۱۳۹۶

کتاب الحج
جلسه 39 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

تعیین شده یا مطلق صب حد معین ی ،(مستحب است که احجاج او برای ول) غیر ممیز بحث در این است که آیا برای صب
ممیز (از همان زمان که متولد مشود تا به حد تمییز برسد)، احجاج او مستحب است؟ بیان شد در اینجا ی روایات مطلق

داریم و در مقابل این روایات مطلق، دو روایت داریم که مقید است؛ ی صحیحه عبدالرحمن بن حجاج است که در آن آمده:
«انَّ معنَا صبِياً مولُوداً»[1]، روایت دیر روایت محمد بن فضیل است که در آن روایت محمد بن فضیل از امام علیه السلام

سؤال مشود که «سالْت ابا جعفَرٍ الثَّان(عليه السلام) عن الصبِ متَ يحرم بِه قَال اذَا اثَّغَر»[2]، که منطوق این روایت آن است
که از زمان اثّغار، این احرام و احجاج مستحب است. مفهومش این مشود که قبل از اثّغار، احجاج صب غیر ممیز مشروعیت

ندارد. روایت محمد بن فضیل ی بحث سندی دارد و ی بحث دلال که ابتدا بحث دلالاش را مطرح مکنیم.

بررس دلالت روایت محمد بن فضیل

،تُهما تقدَّم من الأسنان. يقال: ثَغَر :گوید: «الثَّغْرباید دید عبارت: «اذا اثغر» به چه معناست؟ در کتب لغت، جوهری در صحاح م
أى كسرت ثَغْره. و إذا سقطت رواضع الصبِ قيل ثُغر فهو مثْغُور، فإذا نَبتَت قيل اتَّغَر»[3]؛ چهار تا دندان بالا و چهار تا دندان

گویند. وقتو به این بچه مثغور م «ثْغُورفهو م رگویند: «ثُغبچه دندانهای شیریاش بیفتد م گوید. وقتپائین را عرب ثغر م
دندانهای اصل جای این دندان‌های شیری بیاید، مگویند: «اثّغر». معمولا بچه از پنج شش ماه، دندانهای شیریاش آرام

آرام درمآید تا شش هفت سال هم این دندانها درمآید و بعد دندانهای اصل در مآید.

در لسان العرب دارد: «ثُغر الغلام ثَغْراً: سقطت اسنانه الرواضع، فهو مثغور. و اثَّغَر و اتَّغَر و ادغَر، عل البدل: نبتت اسنانه، و
الاصل ف اتَّغَر اثْتَغَر، قلبت الثاء تاء ثم ادغمت، و ان شئت قلت اثَّغَر بجعل الحرف الاصل هو الظاهر»[4]. بعد از ابوزید نقل

مکند که: «ابو زيد: اذا سقطت رواضع الصب قيل: ثُغر، فهو مثْغُور، فاذا نبتت اسنانه بعد السقوط قيل: اثَّغَر، بتشديد الثاء، و
اتَّغَر، بتشديد التاء».

بنابراین، در لغت: «اثََّغَر» داریم، اما «اَثغَر» در لغت نداریم. «اثّغَر»، یعن بچهای که دندانهای شیریاش افتاده و دندانهای
اصلاش شروع به روئیدن کرده است. در این روایت، از امام علیه السلام مپرسند: «الصب مت یحرم به؟» مفرماید «اذ

اثغر»، مفهومش این است که قبل از اثغار، احجاج و محرم کردن این صب، مشروعیت ندارد. در اینجا باید چه کرد؟

در گذشته، این روایات را به جهت دیری بحث کردیم، اما در نسبتسنج با روایات احجاج، بحث نردیم، آنجا به مناسبت این

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


که مخواستیم بوئیم اگر احجاج صب غیر ممیز، مستحب است، صب ممیز به طریق اول حجش صحیح است. در اینجا از
ی طرف روایات مطلقه داریم، روایات مطلقه مگوید صب احجاجش برای ول مستحب است، این روایت محمد بن فضیل

مگوید: «اذ اثّغَر»، در اینجا آیا باید قاعده جمع بین مطلق ومقید را جاری کنیم؟

نتیجه جریان قاعده جمع بین مطلق و مقید، آن است که این «اثّغَر»، آن روایات احجاج که مگوید برای ول مستحب است را
مقید مکند. لین باید توجه داشت که اولا، مبنای است؛ یعن در بحث مطلق و مقید علم اصول، این بحث مطرح است که آیا

قاعده اطلاق و تقیید، همانطوری که در احام الزام جریان دارد، در احام استحباب نیز جاری مشود یا نه؟ در احام
استحباب دلالت بر تأکد استحباب دارد.

یعن اگر روایت گفت مولود احجاجش مستحب است، روایت دیر گفت: «اذ اثّغر مستحبةٌ»، تأکید این استحباب بیشتر
مشود. در اینجا ما همان قاعده اطلاق و تقیید را جاری مدانیم؛ چرا که در اصول هم مگوئیم اینها همه از مصادیق قرینه

است و در قرینیت فرق نمکند؛ چه در احام الزامیه باشد و چه در احام غیر الزام، لذا از این جهت فرق نمکند.

اشال: در اطلاق و تقیید، مگویند اگر مثبتین باشند، ی دلیل نمتواند مقید دلیل دیر بشود و اینجا هم مثبتین هستند؛ چرا که
ی روایات مگوید احجاج صب مستحب است و این روایت هم مگوید «اذ اثّغر» که هر دو مثبتین است.

پاسخ: اولا، این بحث که مگویند در مثبتین، قاعده اطلاق و تقیید جاری نمشود، در جای است که دلیل تقیید در مقام تحدید
نباشد، منته در این روایات، سؤال از این است که چه زمان مشروعیت دارد و امام علیه السلام در مقام تحدید است و به

همین خاطر، بحث از اینه مثبتین است جمع مشود؛ یعن این حرف که مگوئیم: «اعتق رقبةً مؤمنةً»، در جای است که این
در مقام تحدید نباشد، اما همه اصولیین قائلاند اگر هر جا در مقام تحدید باشد، در اینجا قاعده اطلاق و تقیید جریان پیدا مکند

و در اینجا مسئله تحدید در کار است.

ثانیاً، این مثبتین در جای است که ی از اینها مفهوم نداشته باشد؛ یعن مسئله تحدید را هم کنار بذاریم، باز در اینجا مفهوم
وجود دارد. طبق قول به این که شرط مفهوم دارد، مفهوم «اذ اثّغر»، آن است که اگر اثغار نباشد، این احرام کردن و محرم

کردن صب مشروعیت ندارد.

وئیم قاعده اطلاق و تقیید، فقط در الزامیات جریان دارد و در غیر الزامیات جریان ندارد سخن درستاین که ب بنابراین، اولا
نیست و مبنای ما این است که فرق نمکند، ثانیاً، اگر بوئیم در اینجا مثبتین هستند و در مثبتین قاعده اطلاق و تقیید جریان

ندارد، با دو بیان رد کردیم. نتیجه این مشود که این «اذ اثّغر» مفهوم دارد و با مفهومش به حسب قاعده، باید آن روایات مطلقه
را تقیید بزنیم.

جمع میان روایت محمد بن فضیل با سایر روایات

بنابراین، اگر مشله روایت محمد بن فضیل را با آن حل کردیم و گفتیم روایت محمد بن فضیل، روایات مطلقه را تقیید مزند،
بعد از تقیید مگوئیم تا قبل از اثّغار، احجاج مستحب نیست و بعد از آن مستحب است. بعد مگوئیم با عبارت: «إن لنا صبیاً

مولوداً» باید چه کرد؟ چون مسلماً از لحظه ولادت، «مولود» بر بچه صدق مکند که با «اثّغار» فاصله زمان زیادی دارد. باید
بین این روایت اثغار و روایت صحیحه ابن حجاج مسئله را حل کنیم.

به بیان دیر، بعید نیست که بوئیم در اینجا مسئله انقلاب نسبت به وجود مآید؛ یعن با روایت محمد بن فضیل، ابتدا روایات



مطلقه را تقیید مزنیم و پس از تقیید زدن، به جمع میان این روایات با روایت «إن لنا صبیاً مولوداً» مپردازیم.

راه نخست: بوئیم مشهور فقها از این روایت «اثّغار» إعراض کرده و طبق آن فتوا ندادهاند، فتوای مشهور در طرف دیر است.
مشهور مگویند مولود از زمان که متولد شد، احجاجش مستحب است تا زمان که به قوه تمییز برسد. بنابراین، چون مشهور

طبق آن روایات فتوا دادند، همین را اخذ مکنیم. مرحوم والد ما نیز در تفصیل الشریعه همین دیدگاه را برگزیده ومفرماید این
روایات مطلقه یا روایت «إن لنا صبیا مولوداً»، چون مطابق با شهرت فتوای است، باید روایت «اثّغار» را کنار گذاشت.

یؤمر الصب وئیم «متیریم و بتقدیری ب یحرم به»، ی راه دوم: در دلالت روایت محمد بن فضیل تصرف کرده و در «مت
بالحج»، چون از زمان اثّغار (که از هشت نُه سال به بعد است) اصلا سن تمییزش هم آمده و وقت بچه به سن تمییز رسید،

«یؤمر بالحج استحباباً»، منته خودش بنفسه حج انجام دهد نه این که او را محرم کنند. البته این راه بسیار خلاف ظاهر است.

راه سوم: احتمال مدهم کلمه «إل» در اینجا افتاده است که در اصل، «إل مت یحرم به» بوده و این بعید نیست؛ چرا که در
نقل روایات و نساخ که این روایات را منوشتند، سقط چنین کلمات معمول بوده است. از طرف، این که بوییم محمد بن

فضیل نمدانسته که اصلا احجاج بچه مستحب است، امر بعیدی است، بله او مدانسته مستحب است، منته این جای سؤال
دارد که تا چه زمان احجاجش مستحب است؟

بویژه آن که از امام جواد(عليه السلام) این سؤال را مکند و حال آن که در روایات که در گذشته بیان شد، از امام صادق(عليه
السلام) و از امام باقر(عليه السلام)، وارد شده که استحباب احجاج صب را بیان کرده است، مثل صحیحهی زراره عن

احدهما(عليهما السلام): «اذا حج الرجل بابنه و هو صغیر فإنه کذا»، یا «انظروا من کان معم من الصبیان» که این کارها را
انجام بدهید. بنابراین، دیر نمتوان گفت که محمد بن فضیل از امام جواد(عليه السلام) مخواسته سؤال کند که آیا احجاج

صب مستحب است! روات ائمه بعدی معمولا اصول و روایات که روات ائمه قبل داشتند در اختیار آنها بوده است.

إل (عليه السلام) عن الصبسألت ابا جعفر الثان» در اینجا سقط شده باشد؛ یعن «کلمه «إل از این رو، بعید نیست که ی
مت یحرم به»؛ یعن تا چه زمان این احجاج و این احرام بستن صب مستحب است؟ «قال اذ اثّغر»؛ وقت دندانهای اصلاش

در مآید و بچه خودش به سن تمییز میرسد و متواند محرم شود، تلبیه را بوید، نیت کند و همه کارها را خودش متواند انجام
بدهد، الآن بچههای هشت نُه ساله به راحت متوانند این کار را کنند.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «محمدُ بن يعقُوب عن ابِ عل اشْعرِيِ عن محمدِ بن عبدِ الْجبارِ عن صفْوانَ عن عبدِ الرحمن بن الْحجاج عن ابِ عبدِ
نَعتَص فيا كلُهايدَةَ فَتَسمح َتَلْق هما رم فَقَال بِه نَعنَص فيَلُوداً فواً مبِينَا صعنَّ ما لَه قُلْت :دِيثٍ قَالح (عليه السلام) فهال
فُوا بِهق و رِمحالْم درجا يمك لُوهغَس و وهِدرج و نْهوا عرِمحفَا ةوِيالتَّر موانَ يذَا كا فَقَالَت نَعتَص فيا كلَتْهاا فَستَتْها فَاهانيببِص

«.ةورالْم فَا والص نيب بِه نْ تَطُوفةَ اارِيرِي الْجم و تيالْب وا بِهزُور ثُم هساقُوا رلاح و نْهوا عمرِ فَارالنَّح موانَ يذَا كفَا فاقوالْم
وسائل الشيعة، ج11، ص 287‐286، ح14817- 1.

نب لع نيعاً عمادٍ جزِي نب لهس نابِنَا عحصا نم دَّةع نع دٍ ومحم ندَ بمحا نع يحي ندِ بمحم نع قُوبعي ندُ بمح[2] ـ «م
مهزِيار عن محمدِ بن الْفُضيل قَال: سالْت ابا جعفَرٍ الثَّان(عليه السلام) عن الصبِ متَ يحرم بِه قَال اذَا اثَّغَر.» وسائل الشيعة؛

ج11، ص 55، ح14225- 2.
[3] ـ الصحاح ‐ تاج اللغة و صحاح العربية، ج2، ص: 605.



[4] ـ لسان العرب، ج4، ص: 104‐103.


