
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۸ آذر ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 41 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس مجدد کلام مرحوم آخوند

کلام مرحوم آخوند در بحث تعارض در سند مطرح شد و گفتیم شاید این عبارت مرحوم آخوند ناظر به عبارت مرحوم شیخ در
رسائل باشد اما با قطع نظر از عبارت شیخ به مرحوم آخوند عرض مکنیم در فرض تعارض سند دو حالت متصور است 1)

در دلالت تعارض است 2) در دلالت تعارض نیست. اگر در دلالت دو دلیل هیچ تناف و اشال بینشان نیست معنا ندارد
تعارض در سند را مطرح کنیم. اگر در دلالتها تعارض است که ظاهر عبارت ایشان همین است مگوئید این دلالتها مرجح هم

ندارد یا در ی فرض اجمال دارد و قابلیت اخذ ندارد. در این صورت چرا باید بحث تعارض سند را مطرح کنیم؟

کلام مرحوم صدر

چند مطلب خیل مهم در فرمایشات مرحوم شهید صدر (رضوان اله تعال علیه) مطرح شده که قبل از ورود به تعارض و
تزاحم باید آن را بیان کنیم.

ابتدا ایشان مفرمایند «التعارض عل ثلاثة أقسام» الف‐ دو دلیل اجتهادیاند مانند دو خبر واحد یا ی خبر و ی آیه ب‐ هر
دو اصل عملاند مانند برائت و استصحاب یا برائت و احتیاط ج‐ ی دلیل اجتهادی و دیری اصل عمل مانند خبر واحد و

برائت.

در ادامه این سؤال را مطرح مکند که آیا در تمام اینها تعارض حقیق وجود دارد یا اینه از میان این اقسام ثلاثه قسم دوم و
سوم از مصادیق قسم اول است در نتیجه بین اینها تعارض حقیق نیست بله بین دلیل که دلالت بر حجیت اصلین دارد

تعارض واقع مشود که در حقیقت به دو دلیل اجتهادی برمگردد. اگر تعارض بین خود اینها باشد بین خود اینها باید نسبت
سنج کنیم؟ یا تعارض بین آن دلایل است که دال بر حجیت اینهاست و باید نسبت را در آن دلیل دال بر حجیت اصل بیاوریم.

به نظر ایشان اگر در قسم قسم دوم و سوم مگوئیم بین الاصلین تعارض مشود نوع مسامحه است یا اگر مگوییم بین اصل
و ی خبر تعارض مشود مسامحه است و قسم دوم و سوم از مصادیق و از حالات قسم اول است. در حقیقت تعارض به

دلیلین که دال بر حجیت اینهاست برمگردد یعن دلیلین اجتهادیین.

در مقام اثبات مدعایشان مگویند در جای که دو اصل با هم تعارض مکند ‐چند تعبیر در کلماتشان وجود دارد‐مفرمایند
«و ليس التعارض بين الأصلين حقيقة، إذ ليس للأصل مدلول و مح‏» اصل حایت از حم برای شما نمکند چون اصل

مدلول و مح ندارد یعن حاک از ی حم شرع نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 مفرمایند «و إنما للأصل معلول و أثر عل فرض الوصول‏» این اثر، اگر مطابق با واقع باشد علت برای منجزیت و اگر مطابق
مح مدلولین[1] وقت گوئیم تناففرمایند در تعریف تعارض مگیرند و مبا واقع نباشد علت برای معذریت است. نتیجه م
ندارد چه چیز را مخواهد نف کند؟ «فلا دلالة له عل نف الأصل الآخر» در تعارض باید دلیل مدلول داشته باشد و مدلولش
ناف مدلول دلیل دیر باشد مثلا خبر مگوید صلاة الجمعه ف زمن الغیبة واجبةٌ خبری دیر مگوید صلاة الجمعه ف زمن

الغیبة حرام. اینها مدلول دارند و کاشف است وقت کاشف شد تناف در مدلول پیدا مکند.

مبنای مرحوم نائین در تعریف تعارض این بود که تناف اینها به حسب مقام جعل و تشریع است لذا نمشود در مقام جعل هم
وجوب و هم حرمت باشد. ول ایشان اسم از جعل نیاورده؛ فقط مسئله را روی مدلول مآورد ول مراد و مقصود شهید صدر
همین است که اصل عمل لیس باشفٍ عن الجعل تا بوئیم این با آن اصل عمل دیر تناف پیدا مکند. به بیان دیر اگر صد

اصل عمل هم در ی جا بیاید چون اینها کاشف از جعل نیستند با هم تناف پیدا نمکنند.

در ادامه مفرماید در جای که ی طرف اصل و ی طرف خبر است دلیل دال بر اصل طرف تعارض قرار مگیرد چون در
اینجا هم اصل، مدلول و مح و منشف ندارد. معنا ندارد چیزی که حاک از جعل نیست بخواهد طرف برای تعارض قرار

بیرد. مفرمایند در اینجا هم تعارض بین دلیل دال بر اصل و دلیل حجیت خبر واقع مشود.

«و أما حالات التعارض بين الدليل الاجتهادي و الأصل‏» ی طرف دلیل اجتهادی و ی طرف اصل است «كتعارض الخبر
الدال عل الحرمة مع البراءة عنها» خبر مگوید شرب توتون حرام است و از آن طرف اصالة البرائه مگوید حلال است

«فمرجعها‐ ف الحقيقة‐ إل التعارض بين الدليل الاجتهادي الدال عل البراءة و دليل حجية الخبر» تعارض بین دلیل اجتهادی
که دلالت بر برائت دارد ‐رفع ما لا یعلمون یا کل ش ل حلال‐ و دلیل حجیت خبر واقع شده است.

 نم گویند خود خبر، مگویند دلیل حجیت خبر. «و لا تعارض بين نفس الخبر و البراءة» بین نفس خبر و برائت تعارض نیست
«إذ ليس للبراءة مدلول و مح يناف مدلول الخبر» به همان دلیل که برائت مح ندارد «بل لها أثر معلول لوصولها، و هو

التأمين‏» برائت تإمین عقاب مآورد ول حاک از ی حم شرع نیست.

و در آخر مفرماید «و هذا نعرف: أن التعارض يون دائماً بين الدليلين، و نقصد بالدليل كل ما كان متفً للشف عن حم
شرع‏» در تمام این موارد تعارض بین ادلهی اینهاست نه خودشان[2].

بررس کلام مرحوم صدر

اولین ملاحظهای که در فرمایش ایشان داریم این است که کلام ایشان طبق مبنای مرحوم نائین و آقای خوئ ‐تعارض به لحاظ
مقام جعل و تشریع باشد‐ صحیح است در حالیه ما روی بطلان این مطلب اصرار داریم. طبق این مبنا این اشال مطرح

گفتیم تعارض مربوط به مقام ظاهر است، یعن که در فقه وجود دارد نیست ول برای این همه متعارضین شود که معنایم
برای فقیه و مجتهد این دو دلیل به حسب ظاهر با هم تعارض مکنند و کاری به مقام جعل نداریم. بله در مقام جعل، یا وجوب
یا حرمت است. ما در فرمایش مرحوم نائین و در بحث فرق بین اشتباه حجت به لا حجت و تعارض این نات را عرض کردیم
که تعارض کاری به واقع ندارد. نباید تعریف برای تعارض ارائه بدهید که اگر دو دلیل به حسب مقام جعل با هم تناف پیدا کردند
این مشود تعارض و بعد ی از ثمراتش را همین بحث قرار بدهید و بوئید اصل چون حاک از جعل در مقام واقع نیست پس

نمتواند طرف برای تعارض قرار بیرد.

ثانیاً خیلها مسئلهی منجزیت و معذریت را در امارات هم قائلاند یعن در امارات مگویند این خبر برای ما جعل حم مماثل



نمکند[3]. تعارض طبق تعریف آخوند به نظر ما صحیح است یعن تعارض بین دو طریق و دو دلیل است. خواه ماهیت دلیل
طریق إل الواقع داشته باشد یا نداشته باشد. روی مبنای مشهور به قول آقای صدر مدلول دارد ول روی مبنای آخوند در باب

امارات مدلول ندارد.

 پس مگویئم تعارض در جای است که دو طرف داشته باشیم. ی دلیل به حسب مقام الاثبات دیری را نف کند و کاری به
واقع ندارد ی دلیل مگوید این توتون بر تو حلال است و ی دلیل م گوید باید احتیاط و اجتناب کن. مفادش برای ما اعتبار

دارد و اسم این مفاد را مگذاریم طریق یا دلیل. تناف اما بین الطریقین او بین الدلیلین است ف مقام الاثبات وجه ندارد که
ر همین که در ذهن ما بود و آقایان هم اشاره کردند حالا اگر در یال دیکه دال بر حجیت است که اش وئیم بین آن دلیلب
ن است؟ آن دلیلدلیل مم ر تعارض در یجا ما بیائیم مثل همین اصالة الطهاره در هر دو اصالة الطهاره را جاری کنیم م

که دال بر حجیت طهارت هست با چه چیز مخواهد تعارض کند؟ با خودش که نمتواند تعارض کند، معنای معقول ندارد که
بوئیم با خودش تعارض میـکند بنابراین ما فرمایش ایشان را نمپذیریم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

و ایشان هم به طبع استادشان مرحوم نائین (ه مقامه الشریفال اعل) [1] ـ ایشان هم به طبع استادشان مرحوم محقق خوئ
مسل مرحوم نائین را دارند که تعارض تناف مدلول الدلیلین را مگویند.

[2] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 23 و 24: و التعارض، تارة: يفرض بين دليلين اجتهاديين، كالتعارض بين‏ روايتين. و
أخرى: يفرض بين أصلين عمليين، كالتعارض بين أصل البراءة و الاستصحاب. و ثالثة: بين أصل عمل و دليل اجتهادي،

كالتعارض بين البراءة و الرواية الدالة عل الحرمة مثً، فهل هنا أقسام ثلاثة للتعارض حقيقة؟ الصحيح، أن الفرضين الأخيرين
ليسا قسيمين للفرض الأول، بل هما حالتان من حالاته، و مصداقان آخران للتعارض بين الدليلين الاجتهاديين. و ذلك: لأن حالات
التعارض بين الأصلين العمليين ترجع ف الحقيقة إل التعارض بين دليل حجيتهما بلحاظ ما يدل عليه كل منهما من جريان أصل

لا يلائم جريان الأصل الآخر، و ليس التعارض بين الأصلين حقيقة، إذ ليس للأصل مدلول و مح ليحصل التناف بينهما بلحاظ
مدلوليهما أو دلالتيهما، و إنما للأصل معلول و أثر عل فرض الوصول، و هو المنجزية و المعذرية، فلا دلالة له عل نف الأصل

الحرمة مع البراءة عنها، فمرجعها‐ ف الآخر. و أما حالات التعارض بين الدليل الاجتهادي و الأصل، كتعارض الخبر الدال عل
الحقيقة‐ إل التعارض بين الدليل الاجتهادي الدال عل البراءة و دليل حجية الخبر، و لا تعارض بين نفس الخبر و البراءة، إذ ليس

للبراءة مدلول و مح يناف مدلول الخبر بل لها أثر معلول لوصولها، و هو التأمين، و هو يناف ما لحجية الخبر المذكور من
معلول لوصوله و هو التنجيز. فالتناف بحسب الحقيقة بين ثبوت التعذير الّذي هو أثر الأصل و ثبوت التنجيز الّذي هو أثر الدليل

الاجتهادي، حيث يستحيل صدقهما معاً فيون التعارض بين ما يدل عل ذلك التعذير و هذا التنجيز. و هذا نعرف: أن التعارض
.م شرعشف عن حلل ًفون دائماً بين الدليلين، و نقصد بالدليل كل ما كان متي

[3] ـ باز درپرانتز عرض مکنم ما بحث اینه مجعول در امارات چیست را مفصل مطرح کردیم؛ مبان زیادی وجود دارد.
مشهور مگویند وقت خبر واحد آمد برای شما جعل حم مماثل مکند. آخوند مگوید همین هم عنوان منجزیت و معذریت

دارد یعن برای شما اثبات ی حم نمکند پس اگر مطابق با واقع درآمد منجز و اگر مخالف شد معذر مشود.


