
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۵ آذر ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مختار حضرت استاد در بحث

اشال ما در بحث وجود دو اراده ـ استعمال و جدی ـ در دلالت تصدیقیه این بود که وقت به عرف مراجعه م کنیم، عرف در
دلالت تصدیقیه ی اراده را بیشتر نمپذیرد. باید اضافه کنیم، در بحث مرجعیت عرف مگوئیم، عرف مرجع در تشخیص

صغریات ظهور است یعن خصوصیات ظهور لفظ را عرف مشخص مکند. در اراده هم چنین هست یعن عرف نسبت به
متلم حاکم است و م گوید این متلم در این استعمال ی اراده ـ جدی ـ و یا اینه دو اراده ـ استعمال ـ دارد. 

اگر بخواهیم دقیقتر حرف بزنیم، تفی بین اراده استعمال و جدی امر عقل است یعن عقل مگوید وقت متلم لفظ را در
معنای استعمال مکند ی مرتبه ارادهی استعمال لفظ در آن معنا را دارد یعن ارادهی تفهیم این معنا به مخاطب به وسیلهی این

لفظ و ی مرتبه در کنار یا در طول او ـ به نحو وجود مستقل یا وجود فان ـ ی ارادهی جدی هم دارد. اما به نظر ما عرف
فرمایش مرحوم نائین را مگوید یعن ی لفظ، ی معنا و ی اراده و آن هم ارادهی جدی است.

بررس کلام مرحوم صاحب منتق در کنایه

در بحث گذشته به استشهاد صاحب منتق به استعمالات کناییه جواب دادیم که در آنجا هم ارادهی جدی به لازم یا ملزوم تعلق
پیدا مکند. کنایه گاه ذکر لازم و ارادهی ملزوم و گاه ذکر الملزوم اراده اللازم است و به بیان مشهور کنایه این است که

اراده الملزوم مع امان اراده اللازم یعن فعلیت را شرط نمکنند. در مقام فرق بین کنایه و مجاز مگویند که در مجاز امان
ارادهی موضوعٌ له و معنای حقیق نیست اما در کنایه امان ارادهی او وجود دارد.

در ی از عبارتها در رسائل محمد بن محمد ابراهیم کلباس آمده که در کنایه چهار مسل وجود دارد؛ ی مسل این است
که لفظ را متلم در لازم موضوع له استعمال مکند ول امان ارادهی موضوع له هم وجود دارد. کاتب و ساک این را

مگویند. «ه اللفظ المستعمل ف لازم ما وضع له‏» موضوع له در لازم استعمال م شود این «ه لفظ المستعمل» یعن متلم
به اراده جدیه لازمه موضوع له مع جواز ما وضع له را اراده مکند ول اراده موضوع له هم ممن است.

معنای دوم عس این است «ه اللفظ المستعمل ف الموضوع له‏» در کنایه متلم لفظ را در معنای حقیقاش به ارادهی جدی
استعمال مکند «مع جواز اراده اللازم» امان اراده لازم هم وجود دارد. تفتازان از کاتب در ایضاح نقل م کند و ایشان

مگوید و ه سخیف جدا.

مبنای سوم در کنایه لفظ را هم در موضوع له و هم در لازم استعمال کند که طبق این مبنا استعمال لفظ در اکثر از معنا لازم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مآید.

مبنای چهارم این است که متلم لفظ را به اراده جدی در موضوع له استعمال میند ول هدفش این است که مخاطب انتقال به
ها هم همین مبنا را پذیرفتهاند. کنایه استعمال لفظ در موضوع له است لذا از مصادیق استعمال حقیقلازم پیدا کند که خیل

است اما هدفش این است که مخاطب به لازم انتقال پیدا کند[1].

در میان این چهار مبنا ی مبنا هست که مگوید هر دو ـ موضوع له و لازم ـ را باید به ارادهی جدی اراده کند اما اینه بوئیم
در تمام موارد کنایه ارادهی استعمال در موضوع له و اراده جدی در لازم چنین چیزی در هیچ ی از چهار مبنای که در باب

کنایه گفتند در معان بیان وجود ندارد. لذا اینه بوئیم دو اراده داریم مطلب درست نیست. کلمات اعلام را هم در آن جلسه ی
گذشته عرض کردیم حالا مرحوم ایروان هم در حاشیه کفایه بیان دارد، از مجموع بیانش استفاده مشود که دو اراده را

مپذیرد ول با ی نات، که آن را مراجعه بفرمائید.

ثمره وجود و عدم وجود ارادتین در مانحن فیه

کسان که دو اراده را قائلاند در این مسئله گیر مکنند که ارادهی استعمال چه اثری دارد؟ برای اینه از بحران لغویت بیرون
بیاورند برایش فلسفه تراش مکنند. بعد این بحث را مطرح مینند که آیا مراد جدی وجود مستقل دارد یا وجود فان دارد؟ ما

میوئیم ی اراده وجود دارد که همان مراد جدی است.

در ما نحن فیه ـ مطلق و مقید، عام و خاص ـ م گوئیم در مطلق از ابتدا مراد جدی مولا مقید بوده و در عام از ابتدا مراد جدی
مولا خاص بوده؛ منته روی مصلحت مول فعلا به آن صورت آورده بعداً مقید و یا خاصش را ذکر کرده. با آمدنِ خاص و

مقید کشف از این مکنیم که آن موقع مول در مقام بیان تمام مراد جدیاش نبوده. بهعبارت دیر اگر هنوز عام و خاص نیاید
ما هستیم و کلام مول میوئیم اراده جدی مولا عام و یا مطلق است؛ بعد که دسترس به مقید و خاص پیدا کردیم مگوئیم از

ابتدا مراد جدی مول مقید و خاص بوده.

جمع بندی بحث

مطلب بعد این است که عرف مقید و خاص را از مصادیق قرینه مداند لذا از باب تقدیم قرینه بر ذو القرینه مقید را بر مطلق و
خاص را بر عام مقدم مکند. اشالمان به صاحب منتق این است که چرا بین دلالت لفظ و دلالت عقل فرق گذاشتید؟ ایشان

موارد ـ مطلق و مقید یا عام و خاص ـ دلالت عقل و اما در برخ وم ـ دلالت لفظاز موارد ـ حاکم و مح گفتند در بعض
است.

به بیان دیر صاحب منتق گفتند در دلالت لفظ، مسئله اظهریت را نداریم ول در دلالت عقل مسئله اظهریت مطرح مشود.
عرض ما این است که عرف تمام اینها را قرینه مداند و در باب قرینه، اظهریت را دخیل نمداند. مگوید خاص و إن کان
اضعف دلالة من العام مقدم و مقید إن کان اضعف دلالة من المطلق مقدم. البته این تعبیر را از مرحوم نائین گرفتیم و حرف

بسیار درست است. عرف اصالة الظهور در قرینه را بر اصالة الظهور در ذی القرینة حاکم مداند لذا مقدم مکند.

در نتیجه تمام این موارد اعم از عام و خاص، مطلق و مقید، حاکم و محوم، وارد و مورود، ظاهر و اظهر، نص و ظاهر، تحت
عنوان قرینیت مرود و وجه ندارد که در اصول این را جدا جدا بحث کنیم یعن بوئیم دلیل تقدیم حاکم بر محوم یا دلیل

تقدیم خاص بر عام، یا دلیل تقدیم اظهر بر ظاهر چیست؟! آقایان به تلف افتاده و وجوه را مثل قرینیت یا اقوائیت ذکر



کردهاند ول به نظر ما هیچ کدام از اینها لازم نیست. ما هستیم و قرینیت، اگر عرف چیزی را قرینه برای چیز دیر دانست او را
مقدم بر ذو القرینه مکند ولو سندش از ذو القرینه ضعیفتر باشد، ولو دلالتش از ذو القرینه ضعیفتر باشد.

در تمام که قرینه بر ذوالقرینه مقدم م شود، مرجع عرف است یعن ی از مواردی که متوان مرجعیت را برای عرف تصور
کرد همین جاست مانند اینه مگوئیم عرفاً این لفظ ظهور در این معنا دارد. در این موارد شما نمتوانید بوئید چرا؟ عرف این
معنا را مفهمد. اگر خیل اصرار دارید وجهش را بدانید مگوئیم، وجهش این است که عرف اصاله الظهور در قرینه را حاکم

بر اصالة الظهور در ذو القرینة مداند یا مقدم مداند.

مرحوم صدر (قدس سره) از حومت تعبیر به قرینیت شخصیه و از بقیه موارد تعبیر به قرینیت عام کردند. به نظر ما این تقسیم
هم درست نیست و اینها عنوان قرینیت را دارد و شما باید ضابطه قرینیت را در آن پیاده کنید.

در همایش فقه و هنر در دو سال گذشته نظریهای را ارائه کردیم و گفتیم با قطع نظر از بحث ملاکات احام، در فقه ی عناوین
تحتان و ی عناوین فوقان داریم. اگر گفتیم علت تحریم غنا قرارگرفتن آن تحت عنوان لهو الحدیث و علت حرمت لهو الحدیث
قرار گرفتن تحت عنوان باطل است، نتیجه این مشود که باطل عنوان فوقان برای عنوان غنا است پس لازم نیست در فقه برای

غنا تعریف ارائه دهیم بله م گوئیم غنا موضوعیت ندارد و همه بحث ها باید روی عنوان باطل قرار بیرد.

 نظیرش را در همین بحث اصول هم داریم به این بیان که در عام و خاص، مطلق و مقید، حاکم و محوم، وارد و مورود، ظاهر
و اظهر، نص و ظاهر، لزوم ندارد دنبال ضابطهی حومت، ورود، تخصیص و... باشیم – هر چند همه اینها را به صورت دقیق

بررس کردیم و ثمرات علم متعدد بر آن مترتب شد ـ .

در نتیجه به اینجا رسیدیم که هم تحت عنوان قرینیت قرار دارند یعن قرینیت برای اینها عنوان فوقان دارد پس باید به عرف
مراجعه کرده و ببینم در چه مواردی عرف مگوید از مصادیق قرینیت است و فرق ندارد که تصرف حقیق، لفظ، تعبدی،

عقل و... باشد. دیدید مرحوم شیخ در فرق بین تخصیص و حومت فرمود «تخصیص بیانٌ عقلا» حاکم «بیانٌ لفظاً». در
حالیه نیازی نیست به این عناوین نداریم.

از دیر ثمرات مبنای ما این است که اگر عرف چیزی را قرینه دانست، همانطور که در قرینه ضعف دلالت مانع از قرینیت
نمشود، ضعف سند هم مانع از قرینیت نمشود. یعن اگر سند ذو القرینه سندش قطع و سند قرینه ظن است مگوئید قرینه
است ولو سندش ظن است. در فقهای قدیم مگویند اگر قرآن کریم دلالت بر وجوب امری داشت اما روایت قرینه بر استحباب

شود، چون سند قرآن قوی است مقدم است. در حالکه طبق مبنای ما فرق نمیند. خدای تبارک و تعال روی موازین عرف
صحبت میند و کلماتش را به عرف القاء مکند.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ رسائل المحقق اللباس، المتن، ص: 7 و 8: فالمعروف ف‏ الناية مذاهب اربعة كونها ه اللفظ المستعمل ف لازم ما
وضع له مع جواز ارادة ما وضع له مع جواز اللازم كما اختاره الاتب و يستفاد مما نقله التفتازان عن الساك ف كناية
المفتاح و قد تقدّم و كونها ه اللفظ المستعمل فيما وضع له مع جواز ارادة اللازم و عس السابق و قد نقله التفتازان عن

الاتب ف الايضاح و هو سخيف جدا و كونها ه اللفظ المستعمل فيما وضع له و لازمه كما تقدّم من الساك ف كلامه الثان و
كونها ه اللفظ المستعمل فيما وضع له لينتقل ال غيره كما عن عن بعض و هو اجود من اخواته‏




