
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۱ آذر ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 36 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

روی کلام صاحب منتق بحث به اینجا رسید که دو اراده داریم؛ ی ارادهی استعمال و ی ارادهی جدی. این سؤال مطرح شد
که در تقدیم مقید بر مطلق در جای که ما قائل مشویم به اینه ارادهی استعمال وجود دارد، ارادهی استعمال چه اثری دارد و
آیا لغو نیست؟ علت توهم لغویت این است که مقید مراد جدی را تقیید مزند یا مقید کاشف از مراد جدّی است و مرحوم آخوند
و عدهی دیر مگوئید ارادهی استعمال به قوت خودش باقیست. یعن این لفظ که در اطلاق یا در عموم استعمال شده چه اثری

دارد؟ ایشان از مرحوم آخوند نقل کردند که این به عنوان القاعدة و به عنوان الحجیة، اثر دارد.

توضیح جواب مرحوم آخوند و اصفهان از لغویت

آخوند در کفایه مفرمایند «بل من الممن قطعا استعماله معه ف العموم قاعدة»[1]. بر حسب آنچه که در کتاب منتق آمده بود،
ایشان هم همین تعبیر را مکند که آخوند مگوید «استعمال العام ف العموم و المطلق ف‏ الإطلاق يون حجة و قاعدة للملف
حت تقوم حجة أقوى عل خلافه، فاستعمال العام ف الاستغراق و ان لم ين بإرادة جدية للعموم إ انه لا يون بذلك لغوا لونه
مستتبعا لتحقق الحجية بالنسبة إل مورد القيد»[2]. نسبت به مورد قید حجیت قاعده محقق است «و هو كاف ف رفع اللغوية».
دیروز بر طبق آنچه در منتق آمده گفتیم همین که ارادهی استعمالیه به عنوان قاعده و حجت وارد شده در رفع لغویت کفایت

مکند. اما قاعده و حجت ف مورد القید است یعن بیشتر روی این باید تیه کرد.

اما مرحوم اصفهان در نهایه الدرایة عبارت مرحوم آخوند اینطور معنا کردهاند «من باب ضرب القاعدة و إتمام الحجة ليون
للملّف حجة عل الباق عند ورود المخصص‏». یعن آخوند مگوید بقاء ارادهی استعمالیه در عموم برای این است که این
قاعده باق بماند و عل الباق حجت باشد. یعن در مواردی که ش در تخصیص داریم به این قاعده و اصالة العموم عمل

کنیم[3].

از عبارت امام در تهذیب الاصول[4]، مرحوم والد ما در کتاب دراسات[5]، منته الدرایه[6] و بسیاری از حواش کفایه فرمایش
اصفهان استفاده مشود؛ یعن «اعطاء القاعده لیتمس بها العبد ف الموارد المشوکه و ف غیر مورد القید». ول به نظر

مرسد که فرمایش صاحب منتق درست است چون بحث در این است که در مورد این قید، این اطلاق چه اثری دارد؟ سؤال
این است وقت متلم عام را در عموم یا مطلق را در اطلاق استعمال کرده و بعداً قیدی آورده، مگوئیم این قید کشف از مراد
جدی متلم مکند. اما مراد استعمال متلم استعمال است حت ف مورد القید یعن مگوئیم استعمال حت ف مورد القید چه

اثری دارد؟ آخوند مگوید اگر بخواهیم قاعدهای به نحو کل داشته باشد باید اراده استعمال دست نخورد. وقت قاعده شد در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تش باقمورد القید حج گیرد. اگر فکنیم و لذا طرف برای تعارض قرار م توانیم به این قاعده تمسغیر مورد القید هم م
نباشد نمتواند طرف برای مورد تعارض قرار بیرد.

ی بیان هم از مرحوم اصفهان بود که آن هم مسئله ناسخیت بود که بوئیم مراد جدی تا زمان که مقید آمده باق است. لذا
روی بیان اصفهان هم مراد استعمال تا این زمان موجود است و لغو نیست. البته اگر مبنای اصفهان بخواهد در مطلقات و

مقیدات پیاده شود آثار زیادی در پ دارد از جمله اینه موارد نسخ در آیات و روایات بسیار زیاد مشود. ی از بحثهای که
کنند. در مقابل مرحوم آقای خوئوجود دارد این است که اهل سنت مسئلهی نسخ را زیاد در قرآن مطرح م بین شیعه و سن

ه گاهفرماید شما اینها را درست نفهمیدید اینها نسخ نیست بلکند و ممواردی را از قول اینها نقل م در کتاب البیان ی
اوقات مفرماید از باب مطلق و مقید است یا اموری دیر. روی مبنای اصفهان این مطلقها و مقیدها عنوان نسخ را پیدا

مکند.

اختلاف مبنا بین مرحوم آخوند و نائین

که متّفقین هستند یعن نیست اما در جای که مطلق و مقید مختلفین باشند بحث گویند در جایم در ادامه بحث صاحب منتق
هر دو مثبت و یا هر دو منف هستند آخوند مگوید مقید لملاک الأظهریة مقدم بر مطلق مشود و نائین مگوید لملاک القرینیه

مقدم مشود.

 در مطلق و مقیدی که هر دو مثبتین هستند یا هر دو منفیین هستند دو راه وجود دارد. مثلا مولا گفته اکرم العالم بعد گفته اکرم
العالم العادل. ی راه این است که مقید را بر مطلق مقدم کنیم و عالم را تقیید بزنیم. راه دوم این است که بوئیم مقید افضل

الافراد است[7].

دارد و وقت د نسبت به مطلق اظهر در تعیین است چون قید عادل خصوصیتگوید وجه تقدیم مقید این است که مقیآخوند م
ش مکنیم این احترازی است توضیح، اصل این است که احترازی باشد. ظهور مقید در دخالت قید، اظهر از ظهور عام در

عدم دخالت این قید است. البته اشاره مکنند که مقصودمان از تعیین، تعیین در مقابل تخییر نیست تا کس بوید اگر از اطلاق
قید تعیین استفاده مشود از آن طرف هم اطلاق مطلق است و هر دو مطلق مشوند و ترجیح بینشان نیست. در توضیح
فرمایش آخوند صاحب منتق مگوید آخوند اظهریت را از جهت تعیین مداند اما تعیین روی قاعدهی اینه قید، ظهور در

احترازیت دارد، نه روی اصالة التعیین که از اطلاق استفاده مشود تا بوئیم دو مطلق شد. صاحب منتق اشال به آخوند
مکند و آن اینه مگوید مقدمات حمت ی دلیل عقل است و دلیل عقل موجب قطع است پس در ناحیهی مطلق قطع به
ارادة الاطلاق داریم و دلیل مقید با این قطع نمتواند تقابل و تعارض کند و مقدم بر او بشود. البته در آخر کلام از این اشال

برمگردند که در ادامه ذکر مکنیم[8].

نائین مگوید مقید از باب قرینیت مقدم است. ملاک در قرینیت و در قید منفصل این است که «لو کان متصلا لان مانعاً عن
ظهور المطلق». ضابطه این است که اگر متصل باشد فقط تصرف در ظهور آن دلیل مکند ول وقت منفصل شد تصرف در

مراد جدی مکند اما مراد استعمال یعن ظهور مطلق در اطلاقش باق مماند[9].

به مرحوم نائین ال مرحوم صاحب منتقاش

صاحب منتق دو اشال بر نائین دارند:
اشال اول: ما سه نوع قرینیت داریم که دو نوع آن قرینیت بالمعن الاخص و ی نوع آن قرینیت بالمعن الاعم است.



الف ‐ ی قرینیت بالمعن الاخص داریم که لفظ متصل که در کلام آمده، سیق للقرینیة یعن عرف این را از اول برای قرینیت
استعمال مکنند. مثلا در رأیت أسداً یرم کس نمگوید اسد قرینه شود بر اینه یرم در ی معنای دیری استعمال شود بله
مگویند، اسد قرینه است بر اینه یرم قرینه مشود در اینه اسد در رجل شجاع استعمال شود. در این نوع قرینت علت تقدیم

این است که قرینه سیق للقرینیة.

ب ‐ نوع دوم قرینهی بالمعن الاخص این است که از راه دلالت لفظیه ناظر بر ذو القرینه است مثل حاکم و محوم که حاکم
از راه دلالت لفظ نظر به محوم دارد و لذا حاکم مقدم بر محوم است.

صاحب منتق مگویند جناب نائین در این دو نوع از قرینه مسئلهی اقوائیت یا عدم اقواییت ظهور مطرح نیست و قرینه مقدم
بر ذو القرینه است. در قرینیت بالمعن الاخص نوع اول و نوع دوم مگوئیم قرینه مقدم بر ذو القرینه است ولو اینه ظهور

قرینه اضعف از ذو القرینه باشد.

ج ‐ اما قرینیت بالمعن الاعم یعن نه سیق للقرینیه و نه دلالت لفظ دارد بله به دلالت عقل قرینیت نسبت به ذو القرینه دارد
که تقدیم خاص بر عام از نوع سوم است به این بیان که عقل مگوید جمع بین الحمین نمشود. نمشود مولا هم عام و هم

خاص را اراده کند. نمشود مولا هم مطلق و هم مقید را اراده کند. پس باید آن که اظهر است را قرینه قرار بدهیم.

در بحث حومت گفتیم مرحوم آقای صدر از حومت تعبیر کرد به قرینیت شخصیه، بعید نیست که این اصطلاح را از صاحب
منتق گرفته باشند چون مواردی در اصول، آقای صدر عین مبنای مرحوم صاحب منتق را اتخاذ کردند[10].

اشال دوم: نائین در ذیل کلامش گفت، قید منفصل مراد جدی را محدود مکند اما مطلق به اطلاقش باق مماند. اشال این
است که این برخلاف مبنای خودتان است. مر شما در مقدمات حمت نمگوئید مراد بیان مراد جدی است؟! اگر این باشد

قبلا هم توضیح دادیم روی مبنای شما مطلق در ظهور اطلاقاش باق نمماند. چرا اینجا در ذیل عبارتتان گفتید مطلق در
ظهور اطلاق خودش باق مماند[11]؟

عدول  مرحوم صاحب منتق از اشال به مرحوم آخوند

گفتیم مرحوم صاحب منتق ابتدا به کلام مرحوم آخوند اشال کردند ول در این قسمت از آن اشال رفع ید مکنند که آن
حرف را نباید بزنیم. درست است مقدمات حمت عقل است اما چون نتیجه تابع اخس مقدمات است، از حال متلم ظهوری به

دست مآوریم که متلم در مقام بیان است چون اطلاق، مبتن بر این ظهور حال ظنّ است. وقت حال متلم قرینه بر مقام
بیان بودن او شد، مگوئیم به جهت اینه ظهور قرینه، ظهوری لفظ است باید از ظهور حال مطلق دست برداریم در نتیجه و

طبق این مبنا مقید همیشه قرینه برای مطلق است مر اینه مقید دلیل لفظ نباشد[12].

ما حصل کلامشان این شد که با اشالات وارده بر نائین کلام نائین کنار مرود و کلام آخوند بعد از بازگشت ایشان از
اشال، مستقر م شود. نتیجه مگیرند ظهور مقید چون ظهور لفظ است بر ظهور مطلق چون ظهور احوال است مقدم

است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین



[1] ـ كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 218.
[2] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 295 و 296.

[3] ـ نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏1، ص: 635.
[4] ـ تهذيب الأصول، ج‏2، ص: 11: الأصل الدائر بين العقلاء هو تطابق الإرادة الاستعمالية مع الإرادة الجدية الا ما قام الدليل

من جانب المول عل خلافه، فهذا الظهور بنحو العموم حجة عليه ف كل فرد من افراده حت يقوم حجة أقوى عل خلافه، فظهر
الأول ‏ء حقيقة أو مجازا علالإرادة الجدية، و مدار كون الش معناه الأول، و ان التضييق و التخصيص ف ان العام مستعمل ف

من الإرادتين دون الثانية و يصير حجة ف الباق لما عرفت من ان الأصل الدائر بين العقلاء هو تطابق الإرادتين حت يقوم دليل
أقوى عل خلافه‏.

[5] ـ دراسات ف الأصول، ج‏4، ص: 363: قلنا ف بحث العام و الخاص: إنّ التخصيص لا يستلزم التجوز ف العام؛ لونه
موجبة لمحدودية الإرادة الاستعمالية فقط، و تعلّق المراد الجدّي بما عدى مورد التخصيص.                      

[6] ـ منته الدراية ف توضيح الفاية، ج‏3، ص: 485: ليتمسك بها ف مقام الشك، فلا يراد من استعمال العام ف العموم الا
دعت إل تة التالن لم فقوله: «قاعدة» إشارة إلظرف الشك، لا أن العموم مراد جدي للمت تأسيس قاعدة يرجع إليها ف

استعمال العام مع عدم إرادة العموم بالإرادة الجدية.
[7] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 296: ان المطلق و المقيد تارة يونان متفقين ف الإثبات و النف ك: «أكرم العالم» و «أكرم

العالم العادل» أو: «لا ترم الجاهل» و: «لا ترم الجاهل الفاسق». و أخرى يونان مختلفين نفيا و إثباتا نظير: «أكرم العالم» و:
«لا ترم العالم الفاسق».

[8] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 296 و 297: فأفاد صاحب الفاية: انه مع الاختلاف نفيا و إثباتا، فلا إشال ف تقديم المقيد
عل المطلق. و اما مع الاتفاق ف النف و الإثبات، فيدور الأمر بين التصرف ف المطلق بحمله عل المقيد و التصرف ف المقيد

بحمله عل بيان أفضل الافراد. إ انه بعد ان ذكر هذا اختار تقديم المقيد و حمل المطلق عليه لأنه أظهر ف التعيين‐ بمعن دخالة
الخصوصية ف الحم لظهور القيد ف كونه احترازيا، لا التعيين مقابل التخيير حت يقال انه يستفاد من إطلاق القيد لا وضعه و

ظهوره. فيدور الأمر بين الإطلاقين فلا مرجح فيه‐ من المطلق ف عدمه و نف دخالة الخصوصية، فيقدم عليه ببناء العرف. إ ان
ما أفاده من أظهرية المقيد يشل الالتزام به بناء عل الالتزام بما ذهب إليه (قدس سره) من كون المقدمة ه الون ف مقام بيان
المراد الاستعمال. و ذلك لأن مقدمات الحمة الجارية ف تشخيص المراد الاستعمال قطعية المفاد، لأنها عقلية، فجريانها يوجب

القطع بإرادة الإطلاق من اللفظ. فظهور المطلق ف الإطلاق قطع بواسطة مقدمات الحمة، فهو نص ف الإطلاق لعدم احتمال
لام ان كان يدل علعالم الاستعمال و المراد من اللفظ. فان ال ف ان الأظهرية و الظاهرية انما ه لام. و لا يخفخلافه من ال
المعن بحيث لا يحتمل خلافه منه كان نصا فيه. و ان كان يدل عليه مع احتمال خلافه فهو ظاهر فيه، فقد يون احتمال الخلاف

ضعيفا فهو أظهر، و الآخر الّذي يون احتمال الخلاف فيه أقوى يون ظاهرا، و مع نصية المطلق ف الإطلاق لا وجه لدعوى
أظهرية المقيد ف التعيين منه ف عدم التعيين.

[9] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 297 و 298: و قد أفاد المحقق النائين (قدس سره) ان المقيد المنفصل يقدم عل المطلق
بالقرينية، إذ ضابط القرينية ف حال الانفصال هو ان اللفظ يون بنحو لو كان متصلا باللام لأوجب التصرف ف ظهوره، و

القدر المتيقن منه هو الوصف و الحال و نحوهما من الفضلات ف اللام. و المقيد المنفصل بهذه المثابة، فانه لو كان متصلا
لقلب ظهور المطلق و تصرف فيه. إ ان الفرق بين المقيد المتصل و المقيد المنفصل ان الأول يوجب التصرف ف ظهور اللام
الاشف عن المراد الجدي. و الثان انما يتصرف ف المراد الجدي دون المراد الاستعمال، فالمطلق بعد وروده يبق عل ظهوره

.الإطلاق
[10] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 298 تا 299: و ما أفاده (قدس سره) محل نظر من جهتين: الجهة الأول: ما ذكره من انّ تقدم

المقيد عل المطلق بالقرينية، و وجه الإشال فيه: ان القرينة لها اصطلاحان: قرينة بالمعن الأعم. و قرينة بالمعن الأخص....
[11] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 299 تا 300: الجهة الثانية: ما ذكره من بقاء ظهور المطلق ف الإطلاق عل حاله بعد ورود

المقيد المنفصل، و انما التصرف ف المراد الجدي. و وجه الإشال فيه: ما عرفت من انه بعد البناء عل جريان مقدمات الحمة



ف تشخيص المراد الجدي لا المراد الاستعمال يون ورود المقيد مخلا بإطلاق المطلق بالنسبة إل هذا القيد، لأنه يشف عن عدم
كونه ف مقام البيان الّذي هو أساس انعقاد الإطلاق، فيقدم المقيد عليه بلا كلام لعدم الإطلاق المناف له...

[12] ـ منتق الأصول، ج‏7، ص: 300: و اما ما تقدم من الإشال عل صاحب الفاية من: ان ظهور المطلق ف الإطلاق
بمقدمات عقلية فتون دلالته عليه قطعية. فيدفع: بان المقدمات و ان كانت عقلية لنها لا توجب القطع، لأنها غير قطعية

بمجموعها، لأن كونه ف مقام البيان انما يرجع إل ظهور حاله ف ذلك، و ظهور الحال لا يوجب القطع بما يتعلق به و يترتب عليه،
فنتيجة المقدمات غير قطعية لأنها تتبع أخسها، فل منهما ظاهر ف معناه‐ و إل ذلك يرجع تعبير القوم بالظهور الإطلاق‐ إ ان
الظهور المستفاد من الوضع أقوى من الظهور المستفاد من ظاهر الحال، فيون ظهور المقيد أقوى من ظهور المطلق، لأن الأول

لفظ و الأخير بظاهر الحال. و بناء العرف و العقلاء عل تقييد حجية الظاهر ف الشف عن المراد الجدي بما إذا لم يقم دليل
أظهر منه، فان الظاهر يؤخر عن مقام الحجية و يقدم الأظهر، فلا يون حينئذ بين المقيد و المطلق تدافع ف مقام الحجية عرفا،

لأن المقيد هو المقدّم، فلا تعارض بينهما.


