
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۴ آذر ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه کلام مرحوم اصفهان

تتمهای از فرمایش مرحوم محقق اصفهان باق مانده که این را عرض کنیم و بعد ببینیم آقایان چه مناقشهای در ذهن شریفشان
نسبت به کلام اصفهان دارند و بعدی ببینیم اشال وارد شده درست است یا نه؟ بعد مناقشهای که خودمان داریم را عرض کنیم.

مرحوم اصفهان در بیان مبنای مرحوم شیخ فرمود ایشان اصالة عدم القرینه را از باب استصحاب مگیرند ‐ولو بعض از
آقایان دیروز بعد از درس مگفتند شیخ هم اصالة عدم القرینه را از راه بناء عقلا مطرح کرده‐ بعد مرحوم اصفهان مگوید این
قسم اول از دوم شد را خراب کند و بفرماید نه اینها از این جهت فرق خواهد آنچه در ذهن شیخ موجب جدایدرست نیست. م
ندارند. شیخ فرمود که اگر اصالة العموم را از باب اصالة عدم القرینه بیریم دو صورت دارد. 1) اگر قطع باشد وارد است 2)

اگر ظن باشد حاکم است. اما اگر از باب ظن نوع باشد جزم به ورود پیدا کرد.

در ذهن مرحوم اصفهان این آمده که شیخ اصالة عدم القرینه را از باب استصحاب مگیرد ول ظن نوع را از راه بناء عقلا
مگیرد لذا در اشال به شیخ مفرماید اصالة عدم القرینه هم از باب بناء عقلاست. باز باید عبارات شیخ انصاری در بحثهای

مختلف خصوصا در بحث حجیت ظواهر ببینید. آیا صحیح است که رجوع اصالة العموم به اصالة عدم القرینه از باب
استصحاب –آنطور که اصفهان فهمیده‐ یا ممن است مرادش بناء عقلا باشد.

گوئیم اصالة عدم القرینه از باب بناء عقلاست یا بناء عقلا عند علم به عدم قرینه است، یعنم فرماید وقتم مرحوم اصفهان
تنها چیزی که موجب مشود این بنا را کنار بذارند در جای است که علم به قرینه پیدا کنند و اگر علم به قرینه پیدا نردند
اصالة عدم القرینه را جاری مکنند و در نتیجه جای که علم به قرینه پیدا شود عنوان ورود را پیدا مکند و جای که ظن به

تکه حج وئیم نه، بناء عقلا بر عدم قرینه است الا جایکند. فرض دوم این است که بومت را پیدا مقرینه پیدا شود عنوان ح
بر قرینه قائم شود این حجت متواند حجت علم یا ظن باشد در نتیجه هر کدام که باشد ورود پیدا مکند و این بنا را از بین

مبرد.

وئیم بناء عقلا که یشود باست و ثانیاً چطور م یت و حجت عنوان انتزاعحج به قسم دوم که رسیدند فرمودند اولا اصفهان
دلیل لب است توسط ی حجت شرع چه به نحو ورود و یا به نحو حومت از بین برود. در توضیح مطلب مگویند اگر عقلا
بنای دارند حتماً مگویند در مقابل بنا ی سری امور است که ما به وسیلهی آنها از ظاهر رفع ید مکنیم به عبارت ساده باید

ببینیم در نزد عقلا چه چیزی سبب رفع ید از ظهور مشود؟! عقلا وجود حجت شرع بما أنها شرعیةٌ را کالعدم مدانند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 عقلا مگویند این بود و نبودش ی است و باعث رفع ید از ظاهر در نزد ما نیست. فرض کنید مثلا عقلا بینهی شرعیه را
موجب رفع ید از ظاهر نمدانند اما از طرف این حجت شرع شرعاً برای ما حجیت دارد. پس باید چه کنیم؟ مفرمایند باید
بوئیم شارع با این حجت شرعیه بناء عقلا را تخطئه کرده نه اینه بوئیم این بر او ورود یا حومت دارد! لذا مفرمایند اگر

بوئیم حومت به این معنا که شارع با آوردنِ این حجت نه از تبعیت از آن ظاهر کرده، مفرمایند حومت به این معنا درست
است، اما حومت اصطلاح که بوئیم چیزی را نازل منزلهی چیز دیر قرار بدهیم در اینجا معنا ندارد. در نتیجه اگر دلیل

خاص داشتیم که با سند شرع درست شده باشد و ادلهی شرعیه بوید این معتبر است به نظر ایشان نه حومت و نه ورود
دارد.

مرحوم اصفهان وقت کل ظاهرٍ حجة را معنا کرد گفت این در جای که در مقابل ظاهر، اظهری باشد، مقتض برای حجیت
اثباتاً ندارند. اشال این است که اگر مقتض برای حجیت اثباتاً ندارند چرا مسئله ورود را مطرح کردید؟ چرا مگوئید اظهر بر

او ورود دارد یا نص بر او ورود دارد؟ جواب از اشال این است که در باب حاکم و محوم، نتیجهی حاکم این نیست که
محوم حجیت ندارد یا وارد دلالت ندارد که مورود حجیت ندارد، بله اگر قید موجود در موضوع دلیل حقیقتاً از بین برود
موضوع از بین مرود ول دلیل مورود با قطع نظر از آن حجیت دارد. به عبارت دیر ی از فرقهای بین تعارض و بقیهی
عناوین ‐حاکم و محوم یا وارد و مورود‐ این است که در باب تعارض این دو دلیل هیچ کدام به حجیت دیری ف نفسه

ضربه وارد نمکنند ول مگوئیم در صورت وجود مرجح باید ی از اینها را اخذ کرد و اگر مرجح ندارد تساقط مکنند. در
باب وارد و مورود یا حاکم و محوم بعد الورود یا بعد از حومت مجال برای حجیت مورود و محوم باق نمماند.

مرحوم اصفهان اه علمتجلیل از جای

زحمت کشیده و چه دقایق را ذکر کردیم ملاحظه فرمودید چقدر مرحوم اصفهان در این دو سه روز که کلام مرحوم اصفهان
در فرمایش ایشان وجود دارد که البته قابل مناقشه است. ول اینه این مرد این مقدار فر کرده و عرض کردم تمام مطالبش به

صورت استدلال و دلیل هم است و اینطور نیست که خطاب باشد. 

برخ از اصولیین گاه اوقات مطالب خیل رند و زیبای را برای آدم بیان مکنند که همهاش خطاب است ول ایشان برای هر
کلمه و حرفش دلیل دارد. من همیشه مگویم مرحوم اصفهان با فر منطق در بحث جلو مآید و غیر از این است که بوئیم

ایشان اصول را با فلسفه قاط کرده. شما در بحث که ملاحظه کردید ی نتهی فلسف هم نبود ول مشحون از دقت و استدلال
منطق است. یعن ریشهیاب کرده که با حجیت در سند باید ی برخورد کنیم و با حجیت در ظاهر هم برخورد دیری لازم

است. هیچ کدام از اینها بحث فلسف ندارد که ایشان را متهم مکنند به اینه فلسفه را با اصول مخلوط و قاط کرده. حت در
بحث خارج بیع هم نات زیادی را از بیع و حاشیهی مرحوم اصفهان استفاده کردم و ایشان ذهن عرف روشن در مباحث

معاملات و فقه دارد. از حاشیه ایشان بر کتاب البیع هم غافل نشوید، منته ی مقدار حوصله مخواهد با حوصله عبارات
ایشان را آدم دقت کند و به نتیجه برسد.

کلام مرحوم اصفهان بررس

اولین مناقشه بر فرمایش ایشان این است که به مرحوم اصفهان عرض م کنیم وقت سراغ ادلهی حجیت خبر واحد رفتید،
مگوئید اطلاق این ادله سبب مشود هم این روایت و هم آن روایت حجت باشد یعن اینها مقتض برای حجیت را در مقام

اثبات دارند. روی دلالت مگوئید دلیل ظاهر و دلیل اعتبار این دلالت کل ظاهرٍ حجة است.

 سؤالمان این است که بناء عقلا اطلاق دارد یا نه؟ ایشان وقت خواستند مقتض ثبوت را مطرح کنند گفتند «کل ظاهرٍ حجة»،



خواه نص در مقابلش باشد یا نباشد. اولا مگوئیم این درست است و این اطلاق همانطور که در سند آمد اینجا مآید اما چرا
این اطلاق را در مرحلهی ثبوت مپذیرید و در مرحله اثبات نمپذیرید؟ 

مگوئید مقتض ثبوت برای اطلاق وجود دارد و مگوئید ظاهر حجت است اعم از اینه نص در مقابلش باشد یا نه. ما هستیم
و ی اطلاق، این اطلاق چطور در سند آمد در مقابل اثبات مسئله را حل کرد اما اینجا که مرسد، شما مگوئید ثبوتاً است.

درست است ما توضیح برای فرمایش اصفهان دادیم و در آن توضیح گفتیم اصفهان مگوید وقت بناء عقلا بر حجیت ظاهر
انصافش این است که فرق را توضیح دادیم ول کنیم. از همین راه مقداری کلام اصفهانگویند ما به ظاهر عمل ماست م

بین ثبوت و اثبات نمبینیم. هم در ثبوت و هم در اثبات اطلاق وجود دارد.

به عبارت دیر وقت مگوئیم کل ظاهر حجه، اگر مگفتید در ثبوتش هم اطلاق نیست خیل خوب، ول خودتان تصریح کردید
«المقتض‐ المؤثر ف نفوس العقلاء للعمل عل طبق الظاهر‐ هو كشفه نوعاً عن المراد الجدي، و هذا المعن محفوظ ف الظاهر

مطلقاً‐ كان ف قباله نص، أو أظهر، أم لا». بعد بیائیم خودمان بخواهیم قضاوت کنیم حق با مشهور است. مشهور مگویند
اینجا هم اطلاق دارد یعن کل ظاهرٍ هر دو را مگیرد منته این ظاهر چون قویتر است مقدم بر این مشود.

شود ولمرحوم آخوند ظاهر و اظهر، ظاهر و نص را در باب قرینه برد. نص چون قرینه است، قرینهی برای تصرف م 
معنایش این نیست که مقتض اثبات برای حجیت ندارد. با قطع نظر از اصفهان وجداناً حق با مشهور است و نیازی به دلیل
شرع ندارید. به بناء عقلا مگوئیم وقت دو ظاهر داریم، اثباتاً مقتض برای حجیت هیچ کدام وجود ندارد؟ در حالیه صریح

کلام اصفهان این است که هیچ کدام اثباتاً مقتض برای حجیت ندارد.
ریزهکاریهای که در عباراتشان بود آیا اینه بخواهیم نص و ظاهر را بوئیم به عنوان مانع است ایشان مگوید هذا غیر معقولٍ

کما عرفت، ما عبارات قبل ایشان را که ملاحظه کردیم برهان برای این مطلب اقامه کردند که این عنوان مانعیت دارد. عرف
مگوید این مانع است و اظهر را مانع از ظاهر مداند نص را مانع از ظاهر مداند و بحث ندارد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


