
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۱۱ آذر ۱۳۹۶

کتاب الحج
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است آیا بالغ که مخواهد حج مستحب انجام بدهد، نیاز به اذن ابوین دارد یا خیر؟ روایت هشام بن حم بیان شد
مرتبه تنزل کنیم، همان تفصیل شویم و یا اگر یاست و ما بالأخره یا قائل به وثاقتش م که در سند آن، احمد بن هلال عبرتای

که شیخ طوس(قدس سره) و امین استرآبادی دادند را قائل مشویم.

بررس متن روایت علل الشرائع

نع حالص نب يطنَش ندٍ عيبع نوكِ بتْرم نلٍ عَه ندَ بمحا ندَ عمحا ندِ بمحم نع رِيسدا ندُ بمحدَّثَنَا اح قَال هال همحر ِبا»
ومصي  ْنفِ ايالض قْهف نم (ه عليه وآلهال صل)هال ولسر قَال (عليه السلام) قَالبِيها نع هدِ البع ِبا نابِيسِ عرْال اعيب مالْح

 ْنا هومل هحنُص دِ وبالْع حَص نم و رِهما و هذْنبِا عاً اتَطَو ومتَص  ْنا اجِهوزل ةارالْم ةطَاع نم و بِهاحذْنِ صبِا عاً اتَطَو
يصوم تَطَوعاً ا بِاذْنِ مواليه و امرِهم و من بِرِ الْولَدِ انْ  يصوم تَطَوعاً و  يحج تَطَوعاً و  يصلّ تَطَوعاً ا بِاذْنِ ابويه و امرِهما

[1]«محلرعاً لاقّاً قَاطلَدُ عانَ الْوك ياً غَاشّاً واصداً عدُ فَاسبانَ الْعك ةً وياصةُ عارالْم و ًاهج فيانَ الضك ا و

مطلب دیر درباره این روایت، پیرامون متن آن است که به صورت مختلف نقل شده است. در کاف و من لا یحضر، «و لا یحج
تطوعاً و لا یصلّ تطوعاً» را ندارد، اما در خود علل روایت را که مرحوم صدوق نقل مکند، این اضافه را دارد: «و من بر الولد
أن لا یصوم تطوعاً و لا یحج تطوعاً و لا یصلّ تطوعاً»؛ از بر ولد به والدین، این است که تطوعاً، یعن بدون اجازه و اطلاع آنها

روزه نیرد، بدون اجازه آنها حج انجام ندهد، بدون اجازه آنها نماز مستحب نخواهد.

بررس اصاله عدم الزیاده

بحث که در اینجا مطرح است و در جاهای دیر فقه نیز مطرح مشود آن که، ی روایت وارد شده منته در ی نقل آمده:
«من بر الولد أن لا یحج تطوعاً»، اما در بعض دیر از نقلها نیامده، در اینجا چه کرد؟ آیا بوئیم آن روایت که ش مکنیم این
را آورده، راوی از خودش زیاد کرده؟ اینجا ی اصل داریم به نام اصالة عدم الزیادة، ش مکنیم این راوی از خودش این را

اضافه کرده! اینجا مگوئیم اصل عدم زیاده است و آن روایت که این قسمت را ندارد و ش مکنیم راوی این را حذفش کرده،
اصل عدم نقیصه است.

برخ فقها مگویند اصالة عدم الزیاده با اصالة عدم النقیصه با هم تعارض مکنند، «تعارضا تساقطا» و در نتیجه به این

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


قسمت زیاده نمشود استدلال کرد؛ چون نمدانیم این را امام علیه السلام فرموده یا نه؟ راه برای احراز و برای اثبات این
مطلب نداریم.

دیدگاه محقق خوی(قدس سره)

مبنای مرحوم خوئ آن است که مفرماید اصالة عدم الزیاده را بر اصالة عدم النقیصه ترجیح مدهیم؛ چرا که اصالة عدم
الزیاده و اصالة عدم النقیصه، هر دو اصل عقلای است و بازگشت هر دو به اصالة عدم الغفله است؛ یعن مگوئیم چرا این

راوی زیاد نرده؟ برای آن که ظاهر این است که او غافل نبوده و آنچه امام(عليه السلام) فرموده را نقل مکند، اما محقق
خوئ(قدس سره) مفرماید اصالة عدم الغفلة در جانب زیاده اقوی از اصالة عدم الغفله در جانب نقیصه است؛ زیرا در جانب

زیاده بسیار بعید است که انسان چیزی را اضافه کند، اما در جانب نقیصه ممن است یادش برود و چیزی نوید و نسیان
موجب شود انسان، ی از چیزهای را که امام(عليه السلام) فرموده یادش برود و نوید، اما هیچ وقت غفلت و نسیان سبب

نمشود که انسان ی چیزی اضافه کند.

بنابراین، طبق دیدگاه محقق خوی(قدس سره)، اصالة عدم الزیاده بر اصالة عدم النقیصه مقدم شده و وقت مقدم شد، مگوئیم
اصل عدم اضافه است؛ یعن این قسمت از کلام راوی نبوده و آن را خود امام(عليه السلام) فرموده است و باید به این قسمت

تمس کنیم.

را مرحوم کلین شود. به عنوان نمونه، در باب فُقّاع، روایتطبق این بیان، روایات زیادی داریم که این بحث در آنجا ظاهر م
نقل مکند: «خمر لا تشربه» و ی روایت دیر را شیخ طوس(قدس سره) نقل کرده و مگوید: «لا تشربه»؛ آب جو، هم
خوردنش حرام است و هم این که مصداق برای خمر است و آبجو نجس مشود، اما آن نقل که مرحوم شیخ دارد تنها

مگوید: «لا تشربه» و کلمه «خمر» ندارد و استفاده مشود که خوردنش حرام است. بنابراین، اگر این مبنا را اختیار کردیم که
اصالة عدم الزیاده، بر اصالة عدم النقیصه مقدم مشود، باید به آن روایت که مگوید «خمر لا تشربه» تمس کنیم.

محقق خوی(قدس سره) درباره این روایت، همین راه را ط کرده و مفرماید اصل، عدم الزیاده است و از این جهت روایت
مشل ندارد هر چند بعداً دو اشال دیر بر دلالت روایت وارد مکند که در کلمات مرحوم حیم نیز هست.

دیدگاه برگزیده درباره اصاله عدم الزیاده

به نظر ما، اولا در این مطلب که اصالة عدم الزیاده به اصالة عدم الغفله برگردد تأمل داریم، مگوئیم در اینجا دو استصحاب
است، اصالة عدم الزیادة، این است که زائد نیست و مگوئیم قبلا که عدم الزیاده بوده، اکنون نیز عدم الزیاده است، از طرف

دیر، اصالة عدم النقیصة نیز، استصحاب عدم است که ریشه هر دو به عدم الغفله برنمگردد. همان حالت عدم سابقش
هست، مثل عدم زید با عدم عمرو.

به بیان دیر، ی وقت مگوییم که در اینجا استصحاب نیست، اگر کس بوید در اینجا اصلا استصحاب نیست، بعد باید دید
که آیا بناء عقلا بر عدم زیاده یا بر عدم نقیصه است یا خیر؟ بنابراین، اگر مسئله را از باب استصحاب بخواهیم دنبال کنیم، فرق

بین این دو اصل نیست و هر دو حالت سابقه عدمیه دارند؛ هم عدم الزیاده و هم عدم النقیصه.

اما اگر بوییم این بناء عقلاست (شبیه سخن که محقق اصفهان(قدس سره) در باب اصالة عدم القرینه مگوید که مشهور
مگویند این استصحاب است، اما ایشان مگویند این استصحاب نیست، بله بناء عقلا بر عدم قرینه است؛ یعن عقلا هم



مگویند جای که احتمال وجود قرینه مدهیم بنا را بر عدم قرینه مگذاریم) که مرحوم خوئ مگوید بناء عقلاست بر عدم
زیاده یا بناء عقلاست بر عدم نقیصه، به ایشان عرض مکنیم عقلا دو بنا ندارند، بله در این موارد؛ یا بناء ایشان بر عدم زیاده

است و یا بناءشان بر عدم نقیصه و دیر تعارض نیست؛چرا که در اینجا، دو اصل نداریم.

بدینسان، اگر مستند دو اصل بناء عقلا باشد، عقلا ی بنا بیشتر ندارند؛ یا بناءشان بر عدم زیاده است و یا بناءشان بر عدم
نقیصه و نمتوانیم بوئیم عقلا دو اصل را دارند که این را بر آن ترجیح مدهند. پس بحث ترجیح در جای است که ما این را به

استصحاب برگردانیم، به استصحاب هم که برگردانیم این دو هیچ کدام اضافهای بر دیری ندارد ندارد.

ارزیاب دیدگاه محقق خوی(قدس سره)

خلاصه اشال نخست ما به مطلب محقق خوی(قدس سره) آن است که، اگر این دو اصل را، به استصحاب برمگردانیم، منشأ
استصحاب ربط به غفلت و عدم غفلت ندارد، دو استصحاب عدم داریم که این دو با هم تعارض و تساقط مکنند، اگر

مگوئید این بناء عقلاست، عقلا دو بنا ندارند، یا باید برای ما اثبات کنید در این موارد بناء عقلا در عدم زیاده است (که شاید
ایشان همین را بخواهند بویند هر چند عبارت ایشان دلالت بر این ندارد) و عقلا توجه به عدم نقیصه نمکنند یا بناء عقلا بر

عدم نقیصه است.

به بیان دیر، بناء عقلا (یعن بناء عمل و سیره عقلا)؛ یا بر عدم زیاده است یا بر عدم نقیصه، اما اشال مهمتر که به مرحوم
خوئ داریم آن است که (همانگونه که در بحث خارج اصول منقح کردیم) اگر ی روایت به دو صورت نقل شد؛ ی راوی

گفت امام صادق(عليه السلام) این را فرموده با زیاده، ی راوی دیر گفت امام صادق(عليه السلام) این را فرموده بدون زیاده،
آیا اصلا این از باب تعارض است؟

تبیین جایاه بحث

دیدگاه تحقیق ما در اصول، آن است که دو عنوان در علم اصول داریم، ی عنوان تعارض و ی عنوان اشتباه حجت به لا
حجت. ی تفاوت را مرحوم نائین دارد که مگوید تعارض در جای است که دو حجت داریم  و این دو حجت، بالفعل تعارض

ی گوئیم اشتباه حجت به لا حجت؛ یعنحجت نیست و لذا م کنند، اما در اشتباه حجت به لا حجت، یقین داریم یم
حجت است و دیری حجت نیست و حجت با لا حجت نمتواند تعارض کند (اگرچه ما در این فرمایش مرحوم نائین مناقشهای

داشتیم).

جمعبندی و نتیجه بحث

است و اشتباه حجت به لا حجت عنوان عنوان ر داریم؛ تعارض، یدیبدینسان در اینجا دو عنوان و دو مقوله جدا از ی
دیر. در این روایت، در قسمت اضافه روایت (نه در کل روایت)، مشود اشتباه حجت به لا حجت، حال اگر از مصادیق

تعارض شد، ما قواعد تعارض را باید به کار گیریم و مرجحات باب تعارض را را جاری سازیم، اما اگر از قبیل اشتباه حجت به
لا حجت شد، احام علم اجمال باید جاری شود.

به این بیان که مگوئیم ما علم اجمال داریم به این که ی از این دو عبارت، از امام(عليه السلام) است، طبق مقتضای علم
اجمال باید احتیاط کرده و احتیاط به همین است که طبق آن زیاده ما نظر بدهیم مر این که آن زیاده برخلاف احتیاط باشد که



باید طبق علم اجمال احتیاط کنیم؛ یعن اگر عمل به آن زیاده موافق با احتیاط بود زیاده را اخذ کنیم، اگر عمل به آن زیاده
مخالف با احتیاط بود او را کنار مگذاریم.

طبق این بیان، تمام مواردی که در فقه، فقها گفتند هر جا نزاع بین اصالة عدم الزیاده و اصالة عدم النقیصه است، در فرض
است که ما تعارض را قبول کنیم، مثلا در همان مسئله «خمر لا تشربه» و نقل «لا تشربه»، محقق خوی(قدس سره) اصالة عدم

الزیاده و عدم النقیصه را مطرح مکند و بعد مگوید چون مرحوم کلین اضبط از شیخ طوس(قدس سره) است، نقل
کلین(قدس سره) را ترجیح مدهیم.

در اشال به محقق خوی(قدس سره) مگوییم این مرجحات، در جای است که اصل تعارض را قبول کرده و بوئیم در اینجا
دو حجتاند که با هم تعارض مکنند و ی را بر دیری ترجیح بدهیم، اما اگر بوییم که در اینجا اشتباه حجت به لا حجت

است، دیر بحث ترجیح ی بر دیری مطرح نمشود.

در اصول نیز گفتیم که تمام مواردی که اختلاف نسخ و اختلاف نقل در ی روایت وجود دارد، تحت پوشش اشتباه حجت به لا
ام علم اجماله باید قواعد و احمطرح نیست، بل ر بحث تعارض یا بحث اضبط بودن مرحوم کلینحجت است و در اینجا دی

را جاری کنیم.

تبیین کلام مرحوم خوی

اصالة عدم النقیصة فیما إذا کان ناقلها (یعن أن اصالة عدم الزیاده إنما تتقدم عل فرماید: «علم (هقدس سر)محقق خوی
ناقل النقیصه) ساکتاً و غیر نافٍ للزیاده»؛ در جای اصالة عدم الزیاده را بر عدم اصالة النقیصه مقدم مکنیم که ناقل نقیصه،
ناف زیاده نباشد، «کما إذا دلت إحدی الروایتین عل استحباب شء یوم الجمعه»؛ مثلا اگر روایت بوید فلان عمل روز جمعه

کند، «و دلّت الاخری علاستحباب در غیر روز جمعه را نم غیره»؛ و نف استحبابه ف مستحب است، «من دون أن تنف
استحبابه یوم الجمعه و لیلتها»؛ ی روایت دیر این است که مثلا ذکر صلوات، هم روز جمعه مستحب است و هم شب آن،

«فحینئذ یؤخذ بالزیاده لبناء العقلاء».

بنابراین، محقق خوی(قدس سره) مگوید ما که اصالة عدم الزیاده را بر عدم النقیصه مقدم مکنیم، در جای است که ناقل
نقیصه ناف زیاده نبوده و ساکت باشد، اما اگر ناقل نقیصه، ناف زیاده باشد، در این صورت وجه بر تقدیم عدم زیاده بر عدم

نقیصه وجود ندارد و تعارض پیش آمده و باید سراغ مرجحات دیر رفت.

نتیجه آن که، مرحوم خوی تا اینجا متن را درست کرد، ایشان و جمع دیری سند را درست کردند (ما هم سند را قبول کردیم)؛
یعن این اضافه: «أن لا یحج تطوعاً»، طبق نظر ایشان برای فقیه حجیت داشته و قابلیت استدلال و استناد دارد، اما به نظر ما،
این از مصادیق اشتباه حجت به لا حجت مشود و نمتوانیم آن را اخذ کنیم، اما با فرض این دو مطلب (سند و متن)، ایشان

دو اشال دلال بر روایت دارد که ان شاء اله در جلسه آینده مطرح عرض مکنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ علل الشرائع؛ ج2، ص: 385، ح4.




