
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۰۸ آذر ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 28 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در این است که خاص به چه ملاک و به چه وجه بر عام مقدم مشود؟ هدف ما از این بحث که کلام مرحوم شیخ را به
صورت مفصل نقل کردیم و الآن هم داریم حول کلام شیخ بحث مکنیم این است که بالأخره صورت داریم که بین خاص و عام
بودن و ظن بین قطع (ه مقامه الشریفال اعل) ه مرحوم شیخام تعارض را جاری کنیم؟ آیا اینتعارض باشد و در نتیجه اح

بودن تفصیل داده درست است یا نه؟

کلام مرحوم شیخ را نقل کردیم و گفتیم سه مرحله دارد و بعد کلام نائین و اشالات نائین به شیخ را بیان کردیم. نائین در اثناء
کلامش ضابطهای برای ورود و حومت داده که غیر از ضابطهای است که قبلا و به صورت کل غیر از ضابطهی شیخ و

مشهور است. نتیجه این شد که در ورود و حومت باید موضوع دلیل اول را ملاحظه کنیم و دلیل دوم اگر موضوع دلیل اول را
حقیقتاً از بین ببرد عنوان ورود دارد و اگر تنزیلا و تعبداً از بین ببرد عنوان حومت را دارد. فرق نمکند در هر دو صورت باید

مؤدی یا به قول نائین متعبدٌبه ثابت باشد.

بررس کلام مرحوم شیخ (قطع یا ظن بودن خاص)

قبل از اینه کلام نائین دنبال کنیم مقداری به فرمایش مرحوم شیخ بپردازیم. شیخ فرمود اگر دلیل خاص قطع باشد ورود و
اگر دلیل خاص ظنّ باشد حومت دارد. آیا با این معیاری که در باب حومت و ورود برای ما تثبیت شده این بیان درست

است یا نه؟ و اصلا مخواهیم ببینیم آیا بین قطع بودن و ظن بودن خاص اصلا فرق هست یا نیست؟

به نظر مرسد این ضابطه همین محل کلام است، یعن ضابطه این است که موضوع ی دلیل از بین برود، اگر حقیقتاً رفت
ولو آن دلیل که مآید این موضوع را از بین مبرد ظنّ باشد، هم ظنّ السند باشد و هم ظنّ الدلاله. در قاعدهی قبح عقاب بلا
بیان نائین و همه قائل هستند که امارات بر قاعدهی قبح عقاب بلا بیان ورود دارد چون الامارة بیانٌ. موضوع در قبح عقاب بلا
بیان اعم از بیان عقل و شرع و بیان قطع و ظنّ است به صورت مطلق م گوید اگر بیان نبود و در فرض عدم وجود بیان

اگر شارع بخواهد شما را عقاب کند قبیح است. خبر واحد ‐ظنّ السند و ظن الدلاله‐ بیان است.

این سؤال اساس در مقابل فرمایشات مرحوم شیخ مطرح است که چرا شیخ قطع یا ظن بودن را در بحث دخالت داد؟ ملاک
موضوع دلیل اول است. اگر در موضوع دلیل اول علم وجدان اخذ شده باشد و اگر خاص قطع شد آن موضوع از بین مرود
و مشود ورود و اگر خاص ظن شد بمنزلة العلم مشود و مشود حومت. اما اگر در موضوع دلیل اول علم وجدان و قطع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


وجدان اخذ نشده بله معنای عام است مثل همین قاعدهی قبح عقاب بلا بیان، عقل مگوید عقاب بلا بیان قبیح است به هر
بیان چه قطع یا غیر قطع. مگوئیم پس اگر خبر واحد یا خبر متواتر آمد، هر دو متوانند موضوع این را از بین ببرند.

بررس کلام مرحوم شیخ (ظن نوع و اصاله عدم القرینة)

در مطلب دوم مگوئیم اگر ضابطه این است که موضوع دلیل اول را ملاحظه کنیم یعن وقت دلیل اول مگوید کل ظاهرٍ حجة
إلا جای که علم به خلاف او پیدا کنیم یا الا جای که امری برخلاف او بیاید ولو ظنّ باشد، باید سراغ موضوع دلیل اول برویم.

مخواهم این نته را عرض کنم که آیا با این بیان، اینه مرحوم شیخ انصاری (اعل اله مقامه الشریف) قسمت مفصل را ذکر
کردند و فرمودند کجا ورود و کجا حومت است؟ عبارات شیخ را هم عرض کردیم اینجا ی مقداری مندمج است بعد فرمود

هذا کلُه بناء عل اینه اصالة الظهور مرجعش اصالة عدم القرینه باشد اما بنابر اینه قائل به ظن نوع بشویم خاص همیشه بر
عام ورود دارد.

با قطع نظر از بحث ورود و حومت، این بحث درست است که مگوییم عقلا وقت به ظاهری را حجت حجت م دانند و به آن
عمل مکنند، عملشان یا روی این مبناست که قرینهی بر خلاف نیست یا روی این مبناست که ظن نوع ایجاد مکند. ثمرهی

بین این دو را هم قبلا عرض کردیم. ول در مسئلهی ورود و حومت این بحث چه نقش دارد؟ شما در مسئلهی ورود و حومت
باید بوئید اگر موضوع دلیل حقیقتاً از بین رفت ورود است تعبداً یا تنزیلا از بین رفت حومت است. این بست دارد ما

موضوع آن دلیل را چه قرار بدهیم؟ دلیل مگوید کل ظاهر حجة إلا ، آنجای که ما علم به خلاف پیدا کنیم یا جای که دلیل به
خلاف باشد. کاری به قرینه و عدم قرینه نداریم، کاری به ظن نوع و عدم ظن نوع نداریم.

عرض کردم این ضابطه درست است یعن عقلا مگویند اگر کس حرف مزند ظاهر کلمات او برای ما حجیت دارد مر اینه
علم به خلاف پیدا کنیم یا مر اینه راه و دلیل بر خلافش اقامه کند ول از نظر ورود و حومت مگوئیم شما که مگوئید
اصالة عدم القرینه علم به عدم قرینه در آن معتبر است یا اعم است، ی. مگوئید در ظن نوع هم مگوئیم این از باب ظن

بیاید. پس اینها نقش بر خلاف این ظن نوع دلیل داشته باشید یا ی ه علم به خلاف این ظن نوعحجت است، الا این نوع
در بحث ندارد که این را محور و ملاک قرار بدهیم.

به بیان دیر مخواهیم عرض کنیم باید بحث را اینطور مطرح کرد که عام که از باب ظاهر حجت است و دلیل حجیت ظاهر
بناء عقلاست مرویم سراغ عقلا، مگوئیم ایها العقلا شما که مگوئید ظاهر حجت است کجا دست از این ظاهر برمدارید؟ در
جای که علم به خلاف پیدا کن؟ یا در جای که ی دلیل معتبری بر خلاف باشد ولو علم هم نباشد ولو مفید علم هم نباشد، که
اگر مقداری در کلمات محققین جستجو کنید عمدتاً همین مطلب دوم استفاده مشود. الآن به وجدان خودتان هم مراجعه کنید
وجدانتان همین را مگوید در صورت که ما دلیل معتبری بر خلاف آن ظاهر نداشته باشیم عمل به ظاهر کلام مشود حالا آن

دلیل معتبر قطع یا ظن باشد.

نتیجهای که مخواهیم بیریم تا اینجا این است که عام ظهور در عموم دارد و خاص ظهور در خصوص دارد. به شیخ انصاری
کنند، در صدر کلامش عبارتگوید این دو ظاهرند، دو ظاهر با هم تعارض مکنیم، معرض م (ه مقامه الشریفال اعل)
داشت که اگر خاص ظن شد ولو ظن از ی جهت، اینجا با آن عام تعارض مکند و ما باید اقوی الظهورین را اخذ کنیم.
مرحوم شیخ از عبارتش مخصوصاً آن مطلب که در آخر عبارتش فرمود «اذا خرج النص و صار ظاهرا» مسئلهی تعارض

مطرح مشود. روی این مبنا، اگر کس گفت خاص اظهر از عام است خاص را به ملاک اظهریت مقدم مکند.

ما مخواهیم عرض کنیم در این بحث که در کتابهای قبل هم دیدید که آیا خاص به ملاک اظهریت مقدم است بر عام، یا به



ملاک قرینیت، باید سراغ عقلا برویم. عقلا خاص را همه جا، همیشه قرینه برای تصرف در عام قرار مدهند ولو ظهور خاص
ّالسند و ظن ّآمد که ظن الدلاله باشد و بعد خاص السند و قطع عام قطع اضعف از عام باشد. بالاتر عرض کنیم اگر ی
الدلاله باشد بر عام مقدم مشود چون عقلا خاص را قرینه قرار مدهند. مطلب که دیروز نائین فرمود خاص بما هو خاص

نمتواند قرینیت داشته باشد این حرف مخدوش است و برخلاف چیزی است که در بین عقلا وجود دارد.

ی بیان این شد که ببینیم کدام ظاهر و کدام اظهر است. بیان دوم این است که خاص را قرینه برای تصرف در عام قرار بدهیم
که به نظر ما این تمام است. این روش عقلای است. وقت به کلام امام و مرحوم آقای خوئ مراجعه مکنیم هر دو بزرگوار با

مرحوم شیخ مخالفت کردند و مخالفتشان این است که در تقدیم خاص بر عام فرق بین قطع بودن و ظن بودن خاص نیست.
از کلام شیخ استفاده شد که اگر خاص ظنّ شد ربما که تعارض با عام بشود. آقای خوئ از راه قرینیت وارد شده و مگوید

خاص قرینه است و بعد مگوید خاص نسبت به عام مخصص است و نسبت به کل ظاهرٍ حجة که دلیل حجیـت عام در عموم
است حاکم مشود.

امام (قدس سره) مگویند عقلا در میدان قانونذاری خاص را همیشه مقدم بر عام مکنند یعن مخواهند بویند در تقنین این
ی بنای عقل است. لذا ایشان مفرمایند عقلا کاری به اظهریت ندارند یعن بررس نمکنند که آیا دلالت خاص از عام اقوی

است یا اقوی نیست؟ در میدان قانونذاری روش قانونذار این است که اول عام را مآورد و بعد خاص را ذکر مکند، چه در
تقنین اله و چه در تقنین سایر عقلا. البته ممن است روح کلام مرحوم خوی و فرمایش امام ی باشد چون عقلا همیشه

خاص را قرینه قرار مدهند.

یت ظهور، اصالة عدم القرینه یا ظنذاریم که ملاک در حجکه عرض کردیم نباید در این مسئله فرق ب پس با توجه به مطالب
مرحوم شیخ در ظن ن است عام بر خاص مقدم بشود و حتشدیم مم گوید اگر از قائل به ظن نوعاست؟ هیچ کس نم نوع
نوع مفرمایند «و أما إذا كان من جهة الظن النوع الحاصل بإرادة الحقيقة الحاصل من الغلبة أو من غيرها فالظاهر أن النص
وارد عليها مطلقا و إن كان النص ظنيا» ولو خاص ظن باشد یعن ظن السند، خاص قطع الدلاله مقدم است ولو ظن السند

باشد ورود دارد چون اصالة الظهور در عام مقید است به عدم وجود ظن معتبر است.

شیخ مگوید اصالة الظهور مقید به عدم وجود ظن معتبر است «فإذا وجد ارتفع موضوع ذل الدلیل»، وقت ظن معتبر آمد
موضوع اصالة الظهور مرتفع مشود نظیر ارتفاع موضوع الاصل بالدلیل. نائین همین جا قائل به حومت است. برای ورود

بیان مگوید که اصالة الظهور مقید است «بما اذا لم ین ف البین حجةٌ اقوی». اولا این بیان برای ورود غیر از بیان است که
شیخ برای ورود مگوید.

 شیخ مگوید اصالة الظهور مقید است به عدم ورود ی ظن معتبر، نمگوید حجت اقوی، ایشان مگوید مقید است «بما اذا
لم ین ف البین حجةٌ اقوی» بعد مگوید اگر حجت اقوی آمد ورود پیدا مکند. دو مرتبه برمگردد مگوید بالأخره تا متعبدٌ به
ثابت نشود، نمشود و مگوید پس روی این مبنا که ما نیاز به ثبوت متعبدٌ به داریم که توضیح دادیم مسئلهی حومت را مطرح

مکند.

 عجیب این است که آخر مگوید «فالاقوی أنه لا فرق بین الوجهین» یعن اصالة عدم القرینه یا ظن نوع. «و أنهما یشترطان
ف کون الخاص حاکماً عل ظهور العام و لا یون وارداً علیه». آخرش هم مگوید «فـتأمل ف اطراف ما ذکرنا و تأمل ف عبارة

الشیخ حق التأمل».

روی توضیح و مبنای که ما اختیار کردیم که ملاک این است که دلیل اول دیده شود، فرق بین قطع و ظن وجود ندارد،
خاص همیشه عنوان قرینیت دارد، مسئله برای شما روشن است و خودتان هم متوانید روی این مبنا نظر بدهید. روی مبان که



ما عرض کردیم خاص قرینه است و همه جا مقدم بر عام مشود.

مطلب دیر فرق بین ورود و تخصص است. مثلا دلیل عام مگوید ربا حرام است در مقابل خبر متواتر _ قطع الدلاله و السند
‐ مگوید لا ربا بین الوالد و الولد؛ باید بوئیم این تخصصاً خارج است. فرق تخصص با ورود این است که ورود محتاج به
اعمال نظر شارع است ول تخصص لا یحتاج إل البیان. وقت مگوید اکرم العلما، جاهل تخصصاً خارج است چون روشن

است و نیازی به بیان ندارد. اما در ورود مثلا اگر شارع نفرموده بود لا ربا بین الوالد و الولد، اصلا کس این را مفهمید؟

غیر از این اشال مشترک که عرض کردم دو اشال دیر در کلمات امام بر مرحوم شیخ است. ی دو اشال در کلمات
مرحوم اصفهان بر مرحوم شیخ آمده و خود اصفهان هم ی تحقیق اینجا دارد. ولو اینه بحث این قسمت تمام شد و مبان را
روشن کردیم، نتیجه و مختارمان را هم برای شما روشن کردیم و ان شاء اله خود شما هم حتماً نظر بدهید من واقعاً ی مقداری
بحث را عمیق مطرح مکنم بحمداله چون مبینم ذهنهای شما آماده هست و خودتان هم باید به نتیجه برسید. اگر کس از شما
به عنوان ی اهل نظر  پرسید که تعارض را قبول دارید یا نه؟ بلا فاصله باید بفرمائید نه لا مجال للتعارض و لو خاص به مراتب

ظهورش  از عام اضعف باشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


