
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۰۵ آذر ۱۳۹۶

کتاب الحج
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که آیا در حج مستحب بالغ، اذن ابوین معتبر است یا خیر؟ روشن است که اگر بوئیم اذن ابوین معتبر است،
این از باب ولایت نیست (یعن بوئیم ابوین در این امر ولایت دارند)؛ چون این شخص عنوان «بالغ» را دارد و ولایت ول بر

واجب شرط یا به عنوان ی لیفواجب ت بالغ معنا ندارد. بنابراین، اگر قائل شویم اذن ابوین معتبر است، این به عنوان ی
برای حج مستحب مطرح است.

دیدگاه مرحوم حیم

در جلسه گذشته، دیدگاه فقیهان بیان شد. نظر مرحوم حیم در مستمس آن است که اذن ابوین معتبر نیست؛ زیرا خلاف
قاعده سلطنت بر نفس است؛ یعن این شخص، بالغ است و سلطنت بر خود دارد، الآن مخواهد ی حج مستحب انجام بدهد،

اگر بوئیم اذن ابوین در آن معتبر است، بر خلاف قاعده سلطنت بر نفس است.

از ایشان مپرسیم چه دلیل بر این قاعده وجود دارد؟ آنچه داریم «الناس مسلطون عل اموالهم» است و قاعده سلطنت که
معروف و مورد بحث است، سلطنت بر اموال است نه سلطنت بر نفس. مفرماید ما از همین حدیث سلطنت (یعن «الناس

مسلطون عل اموالهم»)، از راه مفهوم اولویت استفاده مکنیم که «الناس مسلطون عل انفسهم». به دیر سخن، اگر انسان بر
مال که در مقابل نفس ی امر ناچیزی است، مسلط باشد، پس بر نفس خودش به طریق اول مسلط است.

بدینسان، مرحوم حیم از راه سلطنت بر نفس، مفرماید اذن ابوین معتبر نیست. در اینجا مناسب مبینم مقداری درباره این
قاعده بحث کنیم. آنچه در فقه معروف است، همین قاعده سلطنت بر اموال است، اما آیا غیر از سلطنت بر اموال، قاعده دیری

به نام سلطنت بر نفس داریم یا خیر؟

بررس قاعده سلطنت بر نفس

اگر انسان بر ی امری مثل مال که نزد عقلا و دیران خیل اهمیت ندارد، سلطنت داشت، بر ی چیزی که خودش واجد است
و آن نفس است، به طریق اول سلطنت دارد. البته در خود این استدلال نیز ما مناقشه داریم. من تتبع کردم و در کلمات قدما،

حرف از این قاعده نیست و در کلمات قدما، چیزی به نام قاعده سلطنت بر نفس نداریم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


البته این به عنوان اشال مطرح نمشود؛ چرا که بسیاری از قواعد فقهیهای که اکنون داریم، در کلمات قدما اثری از آنها نیست،
منته در اثر تامل علم فقه این قواعد استخراج شده است. مرحوم حیم در چند جا از مستمس به این قاعده تمس مکند.

موارد تمس به قاعده سلطنت بر نفس

مورد نخست: (که ی مورد بسیار مبتلا به است) آن که، اگر مردی ادعا کند ی زن، زوجه اوست و زن انار کند (یعن مردی
به زن مگوید تو را عقد دائم کردم و تو زنِ من هست و زن انار مکند مگوید اصلا عقدی بین من و تو برقرار نشده)، تا

زمان که این ادعا بخواهد به نتیجه برسد، آیا در این مدت زمان، این زن متواند ازدواج کند یا خیر؟ زن منر زوجیت است و
مگوید من زوجه تو نیستم و خودش را ذات البعل نمداند و مخواهد با دیری ازدواج کند، مرحوم حیم طبق همین قاعده

سلطنت بر نفس، استدلال کرده و مفرماید زن متواند ازدواج کند.[1]

مورد دوم: پیرامون دختر باکره رشیده است. کسان که قائلاند به این که اذن پدر و ول لازم ندارد، به قاعده: «الناس مسلطون
عل انفسهم» تمس کرده و مگویند این دختر سلطنت بر نفس دارد و استقلال او را اثبات مکنند.

در بحث حج مستحب بالغ، اگر از ابتدا بوییم دلیل نداریم بر این که اذن ابوین شرط است، مسئله تمام است، اما اگر بوئیم
قاعدهای داریم به نام سلطنت بر نفس، باید ی دلیل اقوای از این دلیل به میدان بیاید و مجرد وجود ی روایت مثل روایت علل
الشرائع فایدهای ندارد. قاعده سلطنت بر نفس مگوید: «کل انسان بالغ، له سلطنةٌ عل نفسه»، اگر بخواهیم از این قاعده خارج

شویم، نیاز به ی دلیل قوی داریم که ثمرهاش در اینجا ظاهر مشود.

مورد سوم: اگر زوجه انسان مستطیع شود، آیا زوج متواند مانع شود از این که او حج انجام دهد یا خیر؟ آیا متواند مانع از
خروج او شود؟ در آنجا نیز مسئله سلطنت بر نفس را مطرح کردند. مرحوم حیم این قاعده را در آنجا نیز مپذیرد.

دیدگاه امام خمین(قدس سره) درباره قاعده

مرحوم امام نیز (بر حسب تقریرات مرحوم طاهری خرمآبادی از بحث بیع امام(قدس سره)) این قاعده را قبول کردند. در آنجا
مفرماید: «لیست السلطنة عل النفس امراً محالا»؛ سلطنت بر نفس ی امر محال نیست، «بل ه امر عقلائ لا اشال فیها،

فإن الناس مسلطون عل انفسهم»؛ سلطنت بر نفس ی امر عقلائ است، منته ایشان در ادامه نتهای مفرماید: «نعم لا یمن
اعتبار الحق عل النفس بأن یون الانسان ذا حق عل نفسه»؛ سلطنت، ایجاد ی حق بر انسان نمکند.[2]

بنابراین، مرحوم امام مفرماید ما قاعده سلطنت را قبول داریم و ی امر عقلائ است، لین ایجاد حق نمکند؛ یعن برای این
شخص نسبت به اعضا و جوارحش ی حق را ایجاد نمکند تا بوید من چشم یا کلیهام را مخواهم بفروشم.

تبیین قاعده سلطنت بر نفس

به عنوان نمونه، شخص مخواهد کلیه خود را به دیری هبه کرده و تبرعاً بدهد، آیا جایز است این کار را انجام دهد؟ اگر گفتیم
«الناس مسلطون عل انفسهم» و قاعده سلطنت را قبول داریم، فقط این قاعده سلطنت مگوید حق اضرار فاحش بر نفس

نداری؛ یعن اگر بخواه ی ضرر فاحش بر نفس خود وارد کرده و خودت را بش یا فلج کن، نمتوان، اما اگر کس بوید
ی کلیه برای من کاف است و کلیه دیر را مخواهم به دیری هبه کنم، ی فقیه ممن است اینگونه استدلال کند که، ما



دلیل نداریم بر این که این کار حرام است و محرم دلیل مخواهد و به اصالة البرائه تمس کرده و مگوئیم اصالة البرائه
مگوید این عمل، حرام نیست و شما کلیهات را به دیری بده.

اما روش دیر اجتهادی (که بالاتر است) آن که مگوئیم نه تنها دلیل بر منع نداریم، بله قاعدهای داریم به نام قاعده سلطنت بر
گوید حتالناس مسلطون» م» ،کلیهات را به این آدم بده توانم گوید تو مسلطانفسهم، م نفس و «الناس مسلطون عل
برای بعد از موت نیز متوان وصیت کن اجزای بدنت را به دیران که نیاز دارند هبه کنند و این تسلط، ی امر عقلائ است،

همانگونه که در باب وصیت بر اموال، وصیت مکنیم این مال، بعد از مردن ما مل دیری باشد.

برخ از فقها، وقت وارد این بحثها مشوند، مگویند هیچ چیزی غیر از اولویت نیست، شما ی اولویت به این اعضا دارید،
البته این بیان با قاعده سلطنت بر نفس که در صدد بیان آن هستیم متفاوت است. اگر ثابت بشود «الناس مسلطون عل

انفسهم»؛ یعن انسان نسبت به اجزاء و بدنش، نسبت به نفس خودش سلطنت دارد. بله، همان گونه که سایر قواعد و ادله به ادله
دیر تقیید مخورد، مگوئیم اجماع و ضرورت داریم که اضرار فاحش بر نفس حرام است، اگر ضرر، ضررِ غیر فاحش باشد،
اشال ندارد. مثلا کس مخواهد با چاقو دست خود را بِبرد، اشال ندارد. ی مقدار خون هم جاری مشود. اگر ضرر غیر

فاحش و ضرر جزئ است این مانع ندارد.

نتهای که باید توجه داشت، درباره مسئله حرمت دخانیات است که ما در فقه دلیل نداریم بر این که «کل ضررٍ حرام» و در
نتیجه کشیدن سیار نیز حرام است؛ چرا که بسیاری از کارها برای انسان ضرر دارد مثل پرخوری یا کم خواب یا نخوابیدنِ در
شب (که به اتفاق همه اطبا ضرر دارد، اما برخ از بزرگان ما شب تا صبح را مطالعه مکنند)، اما با این حال نمتوان گفت
حرام است؛ زیرا حرمت ضرر، دو شرط دارد؛ 1) ضرر فاحش باشد، 2) ضرر دفع باشد نه تدریج. مثلا کس که مرض قند
دارد، شیرین برای او ضرر دارد، اما کدام فقیه است که بوید خوردن شیرین بر این شخص حرام است؟! ولو اینه مدانیم

این به تدریج، بعد از دو سه دهه ضررش ظاهر مشود.

بنابراین، قاعده سلطنت بر نفس مگوید: «الناس مسلطون عل انفسهم» در صورت که مستلزم ی ضرر فاحش دفع نباشد.

دیدگاه والد معظَّم(قدس سره) و صاحب منتق درباره قاعده

مرحوم والد ما در تفصیل الشریعه در ی جا به همین قاعده سلطنت بر نفس تمس کرده و آن را قبول مکند. صاحب کتاب
منتق الاصول مگویند: «العرف لا یری أن دلیل السلطنة یشمل موارد الاضرار بالغیر»[3]؛ بوئیم من سلطنت بر خودم دارم و

چون بر خودم سلطنت دارم، ضرر به دیری وارد کنم، عرف این را در دایره سلطنت نمداند.

دیدگاه محقق خوی(قدس سره) درباره قاعده

مرحوم خوئ در این بحث که آیا در باب وصیت، قبول برای موص له شرط است یا شرط نیست، بعض گفتند قبولِ موص له
شرط است. مثلا موص وصیت مکند که این مال، برای زید باشد و زید مشود موص له، آن مال مشود موص به، آیا در

تحقق این وصیت، قبولِ موص له معتبر است یا خیر؟ برخ گفتند قبول موص له معتبر است؛ زیرا اگر بوئیم بدون قبول
موص له، این مال قهراً به مل او داخل مشود، خلاف سلطنت بر نفس است؛ چرا که این شخص سلطنت بر خودش داشته و

ممن است نخواهد مال ی کس مل او بشود. در فقه تنها ی بحث ارث و وقف را داریم که برخلاف قاعده سلطنت مطرح
مشود، ول در غیر از این موارد طبق قاعده سلطنت باید عمل کنیم.



محقق خوئ(قدس سره) مفرماید: «و إن وردت ف کلمات الفقها إلا أنها لم تذکر ف شء من النصوص و لم یدل علیها
دلیل»[4]، در روایات دلیل بر این قاعده نداریم. گویا این دلیل که مرحوم حیم فرمودند (که مسئله اولویت باشد)، محقق

خوئ(قدس سره) آن را قبول ندارند، منته اشاره به این فرمایش مرحوم حیم نمکنند.

برای قاعده سلطنت، به این آیه شریفه تمس چیزی که برای من جای تعجب است، این است که بعض فرماید یایشان م
کردند: «قال رب ان لا أمل إلا نفس و اخ»[5]؛ موس عرض مکند پروردگارا! من فقط سلطنت بر خودم و برادرم دارم.

؛ یعن«همین سلطنت است «إلا نفس «به این آیه استدلال کردند و گفتهاند معنای «امل فرماید بعضم مرحوم خوئ
سلطنت بر خودم دارم.

است، «فإنها ف عجیب فرماید: «الاستدلال بها یعتبر من الغرائب»؛ این استدلال خیلکرده و م این استدلال را رد مرحوم خوی
نفسه و اخیه دون السائر بن و أنه لا قدرة له إلا عل ه تبارک و تعالتنفیذ امر ال علیه السلام عل مقام بیان قدرة موس

اسرائیل»؛ اینجا در مقام این است که موس(عليه السلام) به خدا عرض مکند ما دستور تو را فقط در مورد خودم و برادرم
تضمین مکنم که پیاده کنیم، ول در مورد بقیه بن اسرائیل نمتوانیم این کار را انجام دهم.

است نه این که بحث در مسئله سلطنت بر نفس باشد که ی بنابراین بحث در اطاعت، امتثال و تبعیت از خدای تبارک و تعال
امر اعتباری عقلائ است و این آیه به هیچ وجه دلالت بر این مطلب ندارد. بدینسان، مرحوم خوئ از منرین قاعده سلطنت

است.

جمعبندی بحث و بیان دیدگاه برگزیده

در میان بزرگان، امام، مرحوم حیم، مرحوم والد ما، صاحب منتق و اکثر فقها قائل به قاعده سلطنت بر نفساند، اما مرحوم
خوئ منر چنین قاعدهای است و مفرماید در فقه چیزی به نام قاعده سلطنت بر نفس نداریم.

به نظر ما، این آیه شریفه دلالت بر قاعده سلطنت بر نفس ندارد. از طرف این که مرحوم امام فرمود ی امر عقلائ است مسلم
است؛ یعن وقت سراغ عقلا برویم، عقلا مگویند انسان همان گونه که سلطنت بر مال دارد، سلطنت بر جان خودش هم دارد.
به عنوان مثال، فرض کنید که دو دکتر در ی سطح علم هستند و این شخص، مخواهد خود را در اختیار ی از اینها برای

معالجه قرار دهد و خودش متواند معین کند.

در اینجا نمتوانیم بوئیم دیری یا دولت معین کند و به همین خاطر، در خود قراردادها و بیمارستانها امضای خودش را
مگیرند؛ یعن انسان بر خودش سلطنت دارد و متواند خودش را در اختیار این طبیب، این بیمارستان، این عمل جراح قرار
که سلطنت بر مال را قبول دارند، سلطنت بر نفس را هم قبول دارند، منته است، عقلا به همان وزان امر عقلائ بدهد. این ی

سلطنت بر نفس مقید مشود بر این که اضرار بر نفس وارد نشود، آن هم ضرر دفع و ضرر فاحش.

بدینسان، برای استدلال به قاعده سلطنت بر نفس، نیازی به ی دلیل شرع تعبدی نداریم؛ چرا که بنای عقلاست و شارع نیز
ردع نفرموده و همین عدم الردع کفایت مکند.

تنها نتهای که باق مماند، اولویت است که مرحوم حیم بیان نمود. ظاهر آن است که این اولویت مخدوش است؛ یعن این
که بوئیم اگر انسان سلطنت بر مال داشت، پس به طریق اول سلطنت بر نفس دارد، این وجه ندارد. هر چند درباره این

که غرض از سلطنت، حفظ متعلق سلطنت است؛ یعن (یم حتماً همین استکه در ذهن مرحوم ح) وئیماولویت اینگونه ب



بوئیم حفظ مال لازمتر است یا حفظ جان؟ حفظ جان لازمتر است، اگر اولویت را اینطور مطرح کنیم (که غرض از سلطنت در
نفس قویتر است از غرض از سلطنت در مال)، باز این اولویت مخدوش است.

زیرا ابتدا باید اصل سلطنت را اثبات کنیم تا بعد سراغ غرض آن برویم؛ یعن مگوئیم اگر سلطنت داری مال خود را در دریا
بیندازی، «الناس مسلطون عل اموالهم لولا ادله حرمة اتلاف»، مگوید مالت را متوان به دریا بیندازی، اسراف کن، ول ادله

حرمتِ اتلاف جلویش را مگیرد، ول بحث ما این است که در نفس، به چه دلیل سلطنت باشد.

بنابراین، در خود تحقق موضوع ش داریم و نمتوانیم بوئیم غرض در سلطنت بر نفس، اقوای از سلطنت بر مال است و لذا
رده و این تعبیر «النبن بر قاعده سلطنت بر نفس، سیره عقلائیه است، شارع هم ردع اولویت قابل خدشه است. دلیل اصل

اول بالمؤمنین من انفسهم» نیز متواند مؤیِد این قاعده باشد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

عل القول الأول إلا عدم تسلط المدع كل من القولين، إذ ليس ما يحتمل المانعية عل [1] ـ «و التحقيق جواز التزويج عل
البضع عل تقدير اليمين المردودة من المرأة أو نولها، و عل القول الثان إلا سقوط حق الدعوى، لنهما لا يصلحان للمانعية إذ

لا دليل عل قصر سلطنة المرأة عل نفسها بمجرد ذلك. و سقوط حق الدعوى بالتزويج لا يقتض حرمة التزويج، و لا المنع من
السلطنة عليه، لأنه ليس تصرفاً ف الحق، بل من قبيل رفع موضوعه، فيسقط عل أن جواز الادعاء من الاحام، و لم يثبت أنه من

الحقوق، فإنه لا يسقط بالإسقاط. و بالجملة: بناء عل عدم سماع الدعوى من المدع عل المزوجة، يون الشرط ف سماع
الدعوى كونها خلية، فيون من قبيل شرط الوجوب، و شرط الوجوب لا يجب بالوجوب، فلا مانع من أن تجعل نفسها مزوجة غير

خلية، فتتخلص من الادعاء عليها.» مستمسك العروة الوثق، ج14، ص421.
[2] ـ «ليست السلطنة عل النفس أمراً محا بل ه أمر عقلائ لا إشال فيه؛ فإنّ الناس مسلّطون عل أنفسهم. نعم، لا يمن

اعتبار الحق عل النفس؛ بأن يون الإنسان ذا حق عل نفسه، فالمانع ليس من جهة عدم معقولية السلطنة عل النفس، بل من جهة
عدم اعتبار الحق عل النفس؛ فإنّ العقلاء لا يعتبرون ذلك.» كتاب البيع (تقريرات، للخرمآبادى)، ص65.

[3] ـ القواعد الفقهية (منتق الأصول)، ج5، ص476.
[4] ـ موسوعة الإمام الخوئ، ج33، ص299.

[5] ـ سوره مائده: آیه25.


