
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۰۹ آبان ۱۳۹۶

کتاب الحج
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که آیا در استحباب حج صب ممیز، اذن ول معتبر است یا خیر؟ اصول علمای که در اینجا جریان دارد از
قبیل استصحاب و برائت را بررس کردیم. دو دلیل برای مشهور که قائل به اعتبارند، ذکر شده است. دلیل اول و پاسخ به آن را
ذکر کردیم. در دلیل دوم این چنین مگویند که چون حج مستلزم ی سری از تصرفات مالیه است و صب در تصرفات مالیه،

باید اذن از ول داشته باشد، پس ما باید بوئیم
حج صب ممیز محتاج به اذن ول است.

در جلسه گذشته بیان شد که نباید دلیل را فقط در قالب مسئله کفارات و هدی مطرح کرد که اگر در این قالب مطرح شود،
مقدمات است؛ یعن مستلزم تصرف مال ،وئیم خودِ حجه اگر دلیل را اینگونه بیان کرده و بجوابش بسیار روشن است، بل
برای سفر به حج و برای آذوقه (با قطع نظر از مسئله کفارات و قربان) دارد که مستلزم صرف ی اموال است. آیا در اینجا

باید بوئیم ی سری ادله استحباب حج صب ممیز داریم و ی دلیل هم بر اعتبار اذن ول در تصرفات مال داریم و این دلیل
وئیم حج صبممیز را تقیید زده و در نتیجه بعد از تقیید ب در تصرفات مالیه، اطلاق استحباب ادله حج صب ت اذن ولشرطی

ممیز «اذا اَذِنَ له الول» صحیح است؟ شاید مشهور قدما این راه را ط کرده باشند که صاحب ریاض مفرماید: «علیه
الاکثر».

فات صباقسام تصر

برای روشن شدن این سؤال، در اینجا دو مطلب باید مورد توجه قرار بیرد؛ مطلب اول: اقسام تصرفات صب است، ما برای
استحباب حج صب ممیز دلیل داریم و ثابت کردیم حج صب ممیز صحیح است. حال مخواهیم ببینیم آیا این استحباب منوط

به اذن ول است به طوری که اگر ول اذن نداد، مستحب نیست؟

در گذشته بیان شد که اولا، حجة الاسلام بر صب ممیز واجب نیست، ثانیاً این حج، مستحب است. حال مخواهیم ببینیم این
استحباب، آیا منوط به اذن ول است به صورت که اگر این شرطیت باشد (یعن بر اذن ول شرط است)، لازمهاش این است که

چه اجازه دهد یا ندهد، صب اجازه نداد این استحباب محقق نشده و مشروع نیست؟ اگر گفتیم شرطیت ندارد، ول اگر ول
متواند خودش حج مستحب انجام بدهد.

مرحوم سید در عروه مگوید: «مشهور بل قیل بنف الخلاف»، که علما اجماع دارند اذن معتبر است؛ یعن ادله استحباب حج

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


صب را با این شرطیت اذن ول تقیید زدند. این ی راه ساده است که در ادامه روشن مشود که درست است یا خیر؟ اما ناه
دقیق اجتهادی آن است که نظری به ادله تصرفات (یعن تصرفات که مشروط به اذن است) بیندازیم تا روشن شود آن مواردی

که اذن ول لازم دارد، با ادله استحباب حج چه نسبت دارد.

این که در ابتدا، ادله استحباب را با ادله اذن ول مقید کردند، متفرع بر آن است که این نسبت، نسبت عام و خاص مطلق باشد،
اما ممن است کس بوید نسبت بین این دو دسته روایات، عام و خاص من وجه است یا این که کس بوید اصلا میان این

دو دسته روایات، تناف وجود ندارد و دو موضوع است.

فات صبیم درباره تصردیدگاه مرحوم ح

مرحوم حیم برای تصرفات صب چهار قسم بیان کرده و مفرماید: «تصرف الصب تارةً یون تصرفاً ف المال و اُخری
تصرفاً ف النفس و کل منهما تارةً لا یون موضوعاً للحم الوضع من الصحة و الفساد بل یون موضوعاً للحم التلیف لا
غیر... و تارةً یون موضوعاً للحم الوضع»؛ چهار قسم در تصرفات صب داریم؛ یا مربوط به مال است یا مربوط به جان

است. هر کدام یا موضوع برای ی حم وضع به نام صحت و فساد است و یا فقط موضوع برای حم تلیف است و دیر
موضوع برای حم وضع نیست.

فرض اول: جای است که تصرف، تصرف در مال خود صب باشد و از نوع است که موضوع برای صحت و فساد مباشد،
مثلا صب مالش را مخواهد بفروشد یا خانهای دارد که مخواهد اجاره دهد. ایشان مفرماید هیچ اشال نیست در این که این
فرض مشروط به اذن ول است؛ یعن اگر ول اذن نداد و صب مال خود را فروخت، بدون اذن ول معامله باطل است (مراد بیع

فضول است).

فرض دوم: اگر تصرف در مال، موضوع برای صحت و فساد قرار نیرد، نیاز به اذن ول ندارد، مثل آن که صب بخواهد مال
خود را تلف کند نه مال غیر را. شما اگر بخواهید مال خود را اتلاف کنید، موضوع برای صحت و فساد نیست و فقط موضوع

برای حرمت و عدم حرمت است. صب چون حم تلیف متوجهش نیست، پس این اتلاف کردن بر او حرام نیست و از نوع
تصرف مال (که بخواهد به دیران منتقل کند) نیست، پس اذن ول معتبر نیست.

فرض سوم: جای است که تصرف در نفس است و موضوع برای صحت و فساد نباشد، مثلا صب مخواهد بخوابد یا این که
راه برود یا بازی کند، حت مخواهد از منزل خارج شود که اینها تصرف مال نیست و مربوط به جان خودش است و ربط به
مسئلهی صحت و فساد ندارد. ایشان مفرماید هیچ اشال نیست که در این فرض، اذن ول معتبر نیست؛ چرا که اگر بخواهیم

اذن ول را معتبر بدانیم، در اینجا موضوع برای صحت و فساد نیست.

گوئیم کار حرامیرد، آیا ماجازه ن یر، اگر صبات اجازه باز خانه بیرون بروی، از ول وئیم هر گاه خواستب اگر به صب
کرده است؟! صب کار حرام نمتواند انجام دهد! مرحوم حیم مثال که مزند آن است که ی صب مخواهد به سفر برود،
به ولاش چه ربط دارد؟! «یجوز للصب السفر حتّ بدون اذن الول»، هر چند در باب سفر، برخ اشالات دارند، اما ایشان

مفرماید اشال ندارد؛ زیرا این تصرف مال نیست، مثل این که عدهای صب را مهمان کردهاند تا به سفر برود.

خواهد تصرف در نفس کند و موضوع برای صحت و فساد است، مثل این که صبم است که صب فرض چهارم: جای
مخواهد خود را اجیر کس قرار دهد، در اینجا اگر بخواهیم بوئیم بدون اذن ول باطل است، باید بوئیم از ادله ولایت ول بر
صب، ی عمومیت استفاده مکنیم؛ یعن بوئیم این ولایت ول، حت شامل ولایت بر نفس هم مشود. منته هیچ دلیل غیر



.«لأبی ُنداریم که حضرت فرمود: «انت و مال (ه عليه وآلهال صل)این روایت از پیامبر

مرحوم حیم در مورد این روایت، دو پاسخ داده و مفرماید اولا، این روایت، مربوط به کبیر است و ربط به صغیر ندارد. البته
به ایشان جواب مدهیم که اگر در کبیر، نفسش برای پدرش است، در صب به طریق اول برای پدر است.

ثانیاً، این روایت دلالت دارد بر جواز تصرف ول ذاتاً، نه بعنوان ولایت بر صب؛ یعن پدر متواند به عنوان مال بردارد (مثل
این که شما مال خود را برمدارید، در آنجا نمگوئید هر مال بر مالش ولایت دارد، بله ذاتاً برمدارید).

ایشان در ادامه مگوید این دو مطلب قابلیت التزام ندارد؛ یعن ما نمتوانیم بوئیم جای که کس کبیر است، پدر هر قدر که
مخواهد از مال بچهاش بردارد (البته در باب نفقه گفتهاند که متواند بردارد) و در نتیجه، روایت را کنار مگذاریم. به بیان

دیر، ضرورت فقه در اینجا داریم که پدر نمتواند همه اموال پسرش را بردارد. بله، در باب نفقه مگویند پدر به مقداری که
نیاز دارد خودش متواند از جیب فرزندش بردارد، منته آن مربوط به نفقه گفتند.[1]

در نتیجه طبق نظر ایشان، صب متواند خودش را اجاره دهد و اگر از راه اجاره دادن خود، مال به دست آورد، متواند در آن
مال تصرف کند، البته تصرفات که موضوع برای صحت و فساد است، آنجا باز نیاز به اذن ول دارد.

خلاصه آن که، مرحوم حیم به صورت حصر بین نف و اثبات فرمود: تصرف صب، یا در نفس خودش است یا در مال خودش
است و هر کدام، یا موضوع صحت و فساد قرار مگیرند یا موضوع صحت و فساد قرار نمگیرند.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «أقول: تصرف الصب تارة: يون تصرفاً ف المال، و أخرى: تصرفاً ف النفس. و كل منهما تارة: لا يون موضوعاً
للحم الوضع من الصحة و الفساد، بل يون موضوعاً للحم التليف لا غير، مثل إتلاف ماله و ثوبه و قيامه و قعوده. و تارة:

يون موضوعاً للحم الوضع من الصحة و الفساد، مثل بيع ماله، و إجارة نفسه للعمل و نحوهما. و لا إشال ف أن القسم
الثان من التصرف ف المال مشروط بإذن الول، فلا يصح بيع ماله، و لا إجارته، و لا رهنه، و لا أمثالها من التصرفات الواردة

عل ماله إلا بإذن وليه. كما لا إشال ف أن القسم الأول منه و من التصرف ف النفس ليس مشروطاً بإذن الول، فيجوز له و إن
لم يأذن الول، ضرورة أنه لا معن لاشتراطه بالاذن إلا حرمة وقوعه بغير إذن الول. و من المعلوم أنه لا حرمة عل الصب، كما لا

وجوب عليه، فيجوز للصب السفر بغير إذن الول كالحضر، و كذا كل فعل لا يون إلا موضوعاً للحم التليف، و منه إتلاف
ماله. و أما القسم الثان من التصرف ف النفس فاشتراطه بإذن الول‐ بحيث لا يترتب الأثر عليه، و لا يون صحيحاً إلا به‐
يتوقف عل دليل يدل عل عموم ولاية الول عل النفس. و لم يتضح لدينا ذلك، غير ما ورد عن النب(صل اله عليه وآله) من

قوله: «أنت و مالك لأبيك» لنه وارد ف البير لا ف الصغير، و أيضاً يدل هذا الحديث عل جواز التصرف ذاتاً لا بعنوان الولاية،
و كل ذلك لا يمن الالتزام به. و لأجل ذلك يظهر وجه قوة ما ذكره المصنف (ره). و أما التصرف المال الذي يستتبعه الحج‐
ان، و مع عدمه يسقط. و سيأتالبدل مع الإم م العاجز‐ كما قيل‐ فينتقل إلفيه ح م الصبفارة‐ فحمثل الهدي، و ال

اللام ف ذلك قريباً.» مستمسك العروة الوثق، ج10، ص: 17‐16.


