
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۱۰ آبان ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در صورت سوم که امان داشت بین عام و خاص پیش بیاید. مرحوم نائین فرمودند در این صورت خاص قطع الدلاله
السند است و فرمودند مقدمهای که در ابتدای بحث ذکر کردیم عمدتاً برای توضیح این قسمت از کلام شیخ است. نائین و ظن

ومت خاص مگوید روی اصالة عدم القرینه قائل به حالدلاله است م که خاص قطع فرماید مرحوم شیخ در اینجایم
شویم البته احتمال ورود هم وجود دارد اما روی ظن نوع شیخ جزم به ورود دارد. بعد نائین مفرماید «اقوی هو الحومة

مطلقا» یعن تفصیل بین اصالة عدم القرینه و مسئلهی ظن نوع نم دهند.

بررس مجدد کلام مرحوم شیخ

طبق سه مرحلهای که از عبارت شیخ به دست آمد، شیخ در مرحله اول مفرماید خاص اگر قطع باشد تعین طرح العام و اگر
قطع ،فرمایند مراد شیخ از قطع یرید. محشین رسائل مباشد یقع التعارض و در تعارض باید اقوی الظهورین را ب ّظن

الدلاله است و شیخ کاری به سند ندارد.

مرحوم شیخ در مرحلهی دوم فرمودند اگر اصالة الظهور را از باب اصالة عدم القرینه بیریم، چنانچه خاص قطع الدلاله بود
ومت دارد. عبارت شیخ این بود «فإن كان المخصص مثلا دليلا علميا كان واردا علالدلاله باشد ح ّورود دارد و چنانچه ظن
الأصل المذكور فالعمل بالنص‏ القطع ف مقابل الظاهر» یعن اگر خاص قطع بود در مقابل ظاهر ورود دارد چنانچه اگر دلیل

قطع داشتیم در مقابل اصل عمل ورود داشت. «و إن کان المخصص ظنیاً معتبرا» اگر مخصص ظن معتبر باشد «كان
حاكما عل الأصل‏» حاکم بر اصل است.

 بعض از آقایان تماس داشتند که چطور مشود در ی عبارت کوتاه قائل شویم که شیخ عدول کرده؟ بالأخره ببینید شیخ اول
فرمود اگر قطع نباشد یقع التعارض بعد مگوید اگر قطع نباشد حومت. ما این را چار کنیم؟ منته تا اینجا تقریباً تردیدی

نیست که شیخ عدول کرده و تغییر رأی داده.

در مرحله ی سوم شیخ مفرماید «فثبت أن النص وارد عل أصالة الحقيقة ف الظاهر إذا كان قطعيا من جميع الجهات‏» اگر
نص من جمیع الجهات قطع باشد ورود دارد. در مرحلهی دوم که ورود را مطرح کرد فقط قطع الدلاله را مطرح مکرد، اینجا

مگوید اگر هم سندش و هم دلالتش یعن خبر خاص داشتیم سنداً و دلالةً قطع بود بر عام ورود دارد «و حاكم عليه إذا كان
ظنيا ف الجملة» اگر ظن من بعض الجهات باشد «کالخاص الظن السند» حومت دارد. «و يحتمل أن يون الظن أيضا
واردا» احتمال ورود را هم در اینجا مدهند منته تمام حرف شیخ روی این مبناست که اصالة الظهور از باب اصالة عدم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


القرینه باشد.

 در قسمت آخر کلام مفرمایند بنا بر اینه اصالة الظهور از باب ظن نوع باشد «فالظاهر أن النص وارد عليها مطلقا و إن
كان النص ظنيا» این عبارت تلیف نظریهی شیخ را روشن مکند. شیخ روی مبنای ظن نوع مفرماید «النص وارد علیه»
یعن وارد عل العام مطلقا. ما باشیم و عبارت مرحوم شیخ مراد ایشان از «و ان کان النص ظنیا» ظن از حیث دلالت است

چون در قسمت مسئله قطع الدلاله را مطرح کرده بودند.

با تامل زیادی که ما در عبارت کردیم به این نیتجه رسیدیم که روی مبنای ظهور نوع فالظاهر أنّ النص وارد علیه یعن خاص
النص یعن گوید روی ظهور نوعوئیم شیخ ماست و در مقابل ظاهر است مراد مرحوم شیخ است. ب که دلالتش قطع قطع

الخاص القطع وارد بر عموم است مطلقا یعن و إن کان النص ظنّیاً یعن ظنیاً من حیث السند. بالاخره باید عبارت شیخ را
توجیه کنیم. نص اول یعن خاص قطع الدلاله، مطلقا یعن و لو از جهت سند ظن باشد، نتیجه این مشود که شیخ روی ظن

نوع مگویند خاص قطع الدلاله ورود دارد ولو از جهت سند ظنّ باشد. در عبارات قبل روی مبنای اصالة عدم القرینه
مگفتند اگر ظنّ معتبر شد حومت دارد.

روشن شد که از عبارت مرحوم شیخ دو برداشت م توان کرد الف) آنچه بدوا به ذهن م رسد این است که أن النص یعن أن
الخاص چون خاص نسبت به مورد خودش مشود نص، وارد عل العام مطلقا و إن کان النص ظنّیاً من حیث الدلاله و شیخ

روی مبنای ظهور نوع فرق بین اینه دلالت خاص قطع باشد یا ظن نمگذارد، ی ورود دارد. ب) معنای دوم این است که
«أن الخاص القطع وارد عل العام مطلقا»، مطلقا یعن «و إن کان ظنیاً من حیث الصدور».

مرحوم نائین در فوائد به این خصوصیت که من عرض مکنم بیان نرده اند و مفرماید کثیری از افراد عبارت شیخ برایشان
روشن نشده. واقعش این است که عبارت شیخ اندماج دارد. اگر بوئیم نص یعن قطع الدلاله، ظنیاً یعن ظنیاً من حیث السند،

تلیف استدراک در کلام مرحوم شیخ هم روشن م شود یعن مقصودشان ظن نوع بوده است.

به عبارت دیر نتیجه کلام مرحوم شیخ انصاری این م شود که روی مبنای اصالة عدم القرینه در اصالة الظهور شیخ مسئلهی
تعارض خاص و عام را مطرح نمکند ‐ولو در ابتدا فرمود اگر خاص قطع نباشد تعارض واقع مشود‐ بله مسئله حومت

و ورود را مطرح کرد و روشن کرد که خاص اگر قطع الدلاله بود ورود دارد و اگر ظن بود حومت دارد.

اگر اصالة الظهور از باب ظن نوع در اصالة الظهور است یعن که در آخر کلام مطرح کرده روی مبنای ظن نوع استدراک 
ّاگر خاص ظن باشد. روی مبنای ظن نوع یا ظن الدلاله بود، ورود دارد خواه سندش قطع حجت باشد و خاص قطع

الدلاله بود تعارض واقع مشود و مرحوم شیخ احتمال حومت را نمدهد. طبق معنای جدیدی که کردیم یعن بوئیم کلمهی
نص یعن قطع الدلالة،«إن النص وارد عل العام مطلقا، و إن کان النص ظنّیا أی ظنیاً من حیث الصدور». اما طبق مبنای که

یا ظن کند دلالتش قطعنم خاص بر عام مقدم است فرق ،گوید روی ظهور نوعوئیم شیخ مکردیم که بدو روز قبل م
باشد.

کلمات بزرگان در تفسیر کلام مرحوم شیخ

وقت به کلمات مراجعه کنیم مرحوم شیخ حسین حل وقت به «و إن کان ظنّیاً» مرسند مگویند ظنیاً أی ظن السند[1].
در کتاب جواهر العقول ف شرح فرائد الاصول هم همینطور آورده «و إن کان النص ظنیاً» نوشته «ظنیاً من حیث السند فقط لا

من حیث الدلاله» و «نعم لو فرض» را قرینه برای این مطلب قرار دادند[2].



مرحوم والد ما در اصول دو دوره اصول فارس و عرب دارند که هر دو دوره چاپ شده است. البته دوره سوم که در دست
آماده سازی است که به زودی چاپ خواهد شد. ایشان در دراسات که به عرب نوشته شده مفرماید «أنّ المخصص إن كان
قطعيا من جميع الجهات يون تقدّمه عل العام بنحو الورود، و إن كان ظنيا من حيث السند يون تقدّمه عليه بنحو الحومة أو

الورود، و إن كان ظنّيا من حيث الدلالة قد يون مقدّما عليه‏»[3].

مرحوم امام در تنقیح الاصول مفرماید شیخ فرموده «أنّه لو كان الخاص قطعياً من جميع الجهات، فهو وارد عل أصالة
العموم‏» اگر خاص قطع است دلالةً و سنداً ورود دارد «و إن كان ظنّياً من حيث السند و قطعياً من حيث الدلالة» اگر از حیث
سند ظن و از حیث دلالت قطع، مفرمایند شیخ مگوید اگر اصالة عدم القرینهای بشویم حاکم، اگر ظن نوع بشویم خاص
وارد است ولو اینه سندش هم ظن باشد. کلام امام تقریبا مطابق با کلام مرحوم نائین است و معلوم مشود که «و إن کان

النص ظنیاً» را من حیث السند معنا کردند[4].

دانند، پس روی مبنای ظن الدلالة م امام نص را خاص قطع ،حل ،شما در این دو تفسیر تأمل بفرمائید. مثل مرحوم نائین
نوع ورود بر عام دارد ولو سندش هم ظن باشد و إن کان ظنیاً یعن ظنیاً من حیث السند.

کلام مرحوم اصفهان

مرحوم اصفهان مفرماید «و لشيخنا العّمة الأنصاري‐ قدس سره‐ إن اعتبار الظّاهر، إن كان لأجل أصالة عدم القرينة،
فالنص مثً وارد تارة، و حاكم اخرى‏» اگر اصالة الظهور را به اصالة عدم القرینه برگردانیم باید تفصیل بدهیم به این بیان که

نص در جای که قطع باشد وارد و در جای که ظن الدلاله باشد حاکم است. «و إن كان لأجل إفادته للظّن النوع‏» اما اگر از
باب ظن نوع باشد «فالنص مطلقاً وارد»  وارد است مطلقا یعن چه دلالت قطع باشد و چه ظن باشد[5]!

ظاهر کلام مرحوم اصفهان و برداشت ایشان از کلام مرحوم شیخ همان معنای است که اول ما داشتیم و اگر بخواهیم طبق
ترتیب طبیع عبارت شیخ جلو بیائیم باید همین معنا را استفاده کنیم. ایشان مگوید روی اصالة عدم القرینه بین جای که دلیل

خاص ما قطع است و جای که ظن است باید تفصیل بدهیم. بعد مگوید اما روی ظن نوع مطلقا وارد است. مطلقا بلا
فاصله معنایش این است که چه قطع و چه ظن باشد! اما روی مبنای نائین و تفسیر نائین نه، روی ظن نوع شیخ فقط در

فرض اینه دلالت قطع است مگوید خاص ورود دارد چه سندش قطع باشد و چه ظن، اما اگر دلالتش ظن شد یقع
تعارض.

مطلب مشترک بین ما و مرحوم نائین این است که مرحوم شیخ روی اصالة عدم القرینه دیر فرض برای تعارض ندارد بله
ایشان تعارض را روی ظن نوع مطرح مکند. اشال که نائین کرد که شیخ در فقه ی مورد هم نداریم که بیاید تعارض قائل
شود همان اصالة عدم القرینه است و شیخ از باب ظنشیخ و آنچه از کلمات استفاده م شود برای این است که مبنای اصل
نوع اصالة الظهور را حجت نمداند لذا هیچ جا در فقه نیامده مسئلهی تعارض را مطرح کند. در نتیجه نمتوانیم بوئیم اینجا

شیخ بین مبنای اصول و مبنای فقهاش فرق پیدا شده.

نات در رابطه با پیاده روی اربعین

خوشا به حال آنهای که موفق به پیادهروی اربعین هستند. این پیادهرویها واقعاً باید قلوب ما را  به ابا عبداله الحسین هر چه
بیشتر نزدی کند. هر چه بیشتر ارتباط بین این قلوب ظاهری و خودِ امام حسین (علیه السلام) پیدا شود. من این روایت را

امسال در این دهه محرم دیدم و برای بعض از اهل منبر هم نقل کردم و آن ها گفتند ما این عبارت را ندیده بودیم.



در امال مرحوم شیخ طوس آمده که «انَّ الْحسين بن عل (علَيهِما السَم) ... ينْظُر الَ زُوارِه‏». خود امام حسین (علیه السلام)
به زائرش نظر مکند «و انَّه لَيرى من يبيه فَيستَغْفر لَه‏» هر کس که برای امام حسین اش بریزد اول کس که به او ناه

مکند و برایش استغفار مکند خود امام حسین (علیه السلام) است. عجیب دنبالهی روایت است و آن اینه امام حسین از آباء
خودش، پیامبر، امیرالمؤمنین و فاطمه زهرا (صلوات اله علیهم اجمعین) مخواهد و مگوید همان طوری که من برای زائر

خودم استغفار کردم شما هم برای گریه کن من و زائر من استغفار کن.

کند و الا خود امام حسین وقتمرتبه‌ی بالاتری را برای این زائر ثابت م این روایت دلالت بر این دارد که استغفار آنها ی 
استغفار مکند خدا همه‌ی گناهانش را مسلم مبخشد و دیر چه باق مماند که پیامبر هم استغفار کند؟ حالا بخواهیم بحث

کنیم در مورد این روایت، این نته بسیار جالب است که استغفار همهی اینها هر کدام جزء العله مشود برای غفران اله؟ یا هر
کدام تمام العله است برای غفران اله؟

 قطعاً تمام العله است، مر مشود امام حسین (علیه السلام) برای کس استغفار کند و خدا بوید من بخش از گناهان او را
بخشیدم، نه! استغفار هر کدام تمام العله است ول هر کدام ی مرتبهای از مراتب استغفار را برای این انسان شامل مشود از

حیث آثار و نتایج، از حیث تقرب به خدا، آن استغفاری که پیامبر برای ی انسان مکند اعل درجهی استغفار است، این انسان
را از هر جهت مقرب ال اله قرار مدهد[6].

امیدوارم که ان شاء اله عنایات امام حسین (علیه السلام) شامل زائرین، عزاداران، گریه کنندگان، شامل همهی شیعه، کشور
ما، نظام اسلام ما که واقعاً در رأس دعاهایمان باید حفظ این نظام اسلام باشد، در رأس دعاهایمان تقویت انقلاب باشد، در

رأس دعاهایمان این باشد که هر روز بنیان های این نظام در ایران و خارج ایران قویتر بشود، این بزرگترین دعای زائر امام
حسین در اربعین باید باشد، این نظام ما رشحهای از انقلاب امام حسین (علیه السلام) است. اگر خدای نرده ضعف و فطوری
بخواهد در آن به وجود بیاید ما جواب امام حسین را در قیامت نداریم بدهیم! نه فقط جواب شهدای خودمان را نداریم بدهیم، نه

فقط جواب شهدای مثل حججها که به فرموده رهبر معظم انقلاب واقعاً حجت برای همه ما شدند، نه فقط جواب اینها را نداریم
بدهیم بله جواب خود امام حسین (علیه السلام) را در قیامت نداریم بدهیم. هر چه بیشتر برای حفظ این انقلاب، برای محفوظ
ماندنش از آفات، از دشمنها که دشمنها دارد به اعل درجه مرسد و روز به روز بیشتر هم مشود ان شاءاله به برکت این

راهپیمای عظمت انقلاب ما، عظمت ملت ایران، روز به روز در دنیا بیشتر بشود.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ أصول الفقه، ج‏12، ص: 30.
[2] ـ جواهر العقول ف شرح فرائد الأصول ( مبحث التعادل و تراجيح )، ص: 32.

[3] ـ دراسات ف الأصول، ج‏4، ص: 366.
[4] ـ تنقيح الأصول، ج‏4، ص: 456.

[5] ـ نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3، ص: 327.
[6] ـ الأمال (للطوس)، النص، ص: 54 و 55: اخْبرنَا ابو عبدِ اله محمدُ بن محمدٍ، قَال: اخْبرنَا ابو الطَّيِبِ الْحسين بن محمدٍ
دَّثَنح :قَال ،شَامه نب رب دَّثَنح :ازُ، قَالزانَ الْبملَي‏ سنب مالْقَاس دَّثَنح :ازِنٍ، قَالم ندُ بمحا نيسو الْحبا دَّثَنح :قَال ،وِيالنَّح
اسماعيل بن مهرانَ، عن عبدِ اله بن عبدِ الرحمن اصم، قَال: حدَّثَن محمدُ بن مسلم، قَال: سمعت ابا عبدِ اله جعفَر بن محمدٍ

دَاءالشُّه نم لَّهح نم و ،رِهسعم عضوم َلا نْظُري (لج و زع) ِهبنْدَ رع (مَا السهِملَيع) لع نب نيسنَّ الْحا :قُولي (مَا السهِملَيع)
مدِكحا نم (لج و زع) هنْدَ الع هِمنْزِلَتم و هِماتجبِدَر و ،هِمائآب اءمسا و هِمائمسبِا و هِمالبِح فرعا وه و ارِهزُو َلا نْظُري و ،هعم



بِولَدِه، و انَّه لَيرى من يبيه فَيستَغْفر لَه و يسال آباءه (علَيهِم السَم) انْ يستَغْفروا لَه، و يقُول: لَو يعلَم زَائرِي ما اعدَّ اله لَه لَانَ
فَرحه اكثَر من جزعه، و انَّ زَائره لَينْقَلب و ما علَيه من ذَنْبٍ.


