
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۰۷ آبان ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه کلام مرحوم صدر

بحث به احام حومت رسید. مرحوم شهید صدر (رضوان اله تعال علیه) پنج مطلب را ذکر کردند که ما در بحث گذشته سه
مطلب را بررس کردیم.

4- در مطلب چهارم مفرمایند، چون دلیل حاکم عنوان ناظر بر دلیل محوم را دارد لذا از نظر سعه و ضیق این نظارت تابع
دلیل حاکم است. البته عبارت، عبارت گویای نیست اما مقصود ایشان همین است. به مقداری که دلیل حاکم نظارت تفصیلیه

بر دلیل محوم دارد ما از نظر سعه و ضیق به همان مقدار عمل مکنیم.

 مثلا در «الطواف بالبیت صلاةٌ» که طواف نازل منزلهی صلاة شده، اگر نسبت به شرایط طواف بخواهیم این روایت را به عنوان
حاکم قرار بدهیم باید ببینیم که این روایت چه مقدار تنزیل قرار داده[1]؟ آیا فقط در مسئلهی طهارت تنزیل است یعن الطواف

بالبیت صلاةٌ ف مسئلة الطهاره، ف شرطیة الطهاره؟ 

همان طوری که در نماز طهارت شرط است در طواف هم شرط است؟ اما اگر از این روایتِ ناظر، تنزیل عام را استفاده کردیم
و گفتیم طواف در همه جهات به منزلهی صلاة است، دیر اختصاص به طهارت پیدا نمکند؛ در نتیجه باید بوئیم همان طور

که در نماز، قهقهه موجب بطلان نماز است در طواف هم همینطور است و...[2]در این مطلب فرق نمکند که در تفسیر
حومت، حومت را چطور معنا کنیم. روی مبنای شیخ و نائین، این مطلب روشن است.

5- آخرین مطلب این است که آیا حومت فقط بین الدلیلین اللفظیین است یا اینه ممن است بین ی دلیل غیر لفظ بر
لفظ یا ی دلیل عقل بر لفظ یا ی دلیل عقل بر دلیل عقل دیر نیز حومت وجود داشته باشد[3]؟!

طبق مبنای شیخ دو طرف یعن حاکم و محوم باید لفظیین باشند ول اگر مبنای نائین را اختیار کردیم کما هو المختار لازم
نیست حتماً دلیل حاکم لفظ باشد بله متواند غیر لفظ هم باشد مانند اجماع. هر چه در بحث بیشتر پیش م رویم ضعف

مبنای مرحوم شیخ بیشتر روشن م شود. مطلب را که عرض کردم این بود که حاکم نظری به مفهوم ندارد، مثلا نمآید مفهوم
اذا شت را توضیح بدهد یا بیان مصداق در مثل لا ربا کند. در این صورت این سوال پیش م آید که جناب شیخ چرا مسئله

تفسیر را مطرح کردید؟

به نظر ما درست کردن عناوین فوقان و تحتان یا اینه مثلا در «و من الناس من یشتری لهو الحدیث لیضل عن سبیل اله»
بوئیم «لهو الحدیث» موضوعیت ندارد و تحت عنوان «یضل عن سبیل اله» است یا در باب غنا روایت هم آوردیم که امام

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


(علیه السلام) غنا را منته به باطل مکند وجه ندارد.

 نیاز نیست در فقه بوئیم تعریف غنا چیست؟ یا لهو الحدیث چه تعریف دارد؟ برای اینه شارع مگوید من این را به ملاک اینه
تحت عنوان باطل و از مصادیق باطل است جایز نم دانم ولو عرف چیزی را غنا نداند ول ممن است شارع غنا بداند یا

بالعس. در هر دو صورت شارع ی مصداق خارج را تحت ی مفهوم کل مبرد، لذا باید ببینیم دایرهی آن مفهوم چیست؟
ما هو الباطل؟ شارع کدام باطل را ملاک و متعلق برای حرمت قرار داده؟

این مطلب را م توان با بحث حومت مرتبط کنیم. عرف اصلا غنا را باطل نمداند ول شارع مگوید غنا باطل است یا
مرحوم شیخ در کتاب ماسب یا تصریح دارد یا کالتصریح در کلماتش است که شارع نف مالیت از خمر کرده. اشال که به

شیخ داریم این است که مگوئیم مرجع عناوین مثل مالیت، عرف است یعن عرف باید بوید چه چیز مال است و چه چیز مال
نیست! همان طوری که عرف مگوید چه چیز آب است، چه چیز خمر است، چه چیز سرکه است؟ شارع نم تواند از چیزی

نف مالیت کند. به بیان دیر مرحوم شیخ و جمع زیادی از محشین ماسب این نظریه را دارند که شارع در مسئلهی خمر یا
خنزیر نف مالیت مکند لذا معامله باطل است، چون ثمن یا مثمن باید مال باشد. ما این اشال را داریم که مگوییم شارع

نمتواند در محیط عرف و قرقاه عرف دخالت کند، همان طور که در قرقاه عقل نمتواند دخالت کند. اگر عرف گفت این آب
است، اگر عرف گفت این سفید است، شارع نمتواند بوید این سیاه است.

هر چند گفتیم شارع نف مالیت نم کند ول کاری که شارع م کند این است که مگوید من این را از مصادیق عدم المال
مدانم نه مفهوم مال بر آن صدق نند یعن تصرف مصداق مکند که این ی نوع حومت است. وقت شارع مگوید «ثمن

م به لسان نفالح است. شارع در اینجا نف ت به قوت خودش باقمالی کند ولالعذره سحت» در مصداق تصرف م
الموضوع کرده یعن همان تعریف معروف که برای حومت وارد شده.

به نظر ما تقسیم مال به شرع و عرف غلط است. بله فقط مال عرف داریم یعن مفهوم مال را فقط عرف باید مشخص کند. اما
شارع مگوید من بر این مصداق آثار مال را بار نمکنم. لذا معامله باطل مشود. بله اگر برای مال حقیقت شرعیه توسط شارع

وضع شد باید طبق آن عمل کرد ول م دانیم که چنین چیزی در خارج محقق نشده.

 در مسئله غنا هم همین بحث مطرح است یعن وقت شارع مگوید «ثمن الخمر سحت» تصرف در مصداق م کند نه اینه
تصرف در مفهوم کند. شاهد بر این مدعا این است که اگر شما خانهتان را به ی مسیح فروختید و پول که مسیح مخواهد

به شما بدهد از خرید و فروش خمر است. آنها خمر را به حسب دین محرفشان حلال مدانند او هم کارش خرید و فروش
خمر است و شما هم خانهتان را به او فروختید. یقین دارید پول که به شما مدهد از پول است که در معاملات خمر به دست
آورده اصلا بوئیم با همین پول معین معامله مکند مگوید این پول حاصل فروش خمر است و با آن خانه تو را مخرم. همه

مگویند این معامله صحیح است در حال که مگوئید آن ثمن خمر است و ثمن خمر هم مال نیست! پس معلوم م شود شارع
نف مالیت نرده و نفته هر چیزی که در مقابل خمر باشد مال نیست. بله اگر مسلمان پول خمر را به شما بدهد شارع مگوید

لیس بمالٍ یعن مصداقاً و نه مفهوماً.

در بحث برائت وقت قاعدهی قبح عقاب بلا بیان و قاعدهی وجوب دفع ضرر محتمل را مطرح م کنند برخ از اصولیین
مگویند قاعدهی وجوب دفع ضرر محتمل بر قاعده ی قبح عقاب بلا بیان حومت دارد چون قاعدهی قبح عقاب بلا بیان، بیانش

.قبیح است. قاعدهی وجوب دفع ضرر محتمل بیانٌ عقلا یا شرع عقاب بدون بیان عقل است یعن و عقل اعم از بیان شرع

 مگوید من عقل به تو مگویم اگر در ی جای ضرر احتمال هست دفعش واجب است پس هذا بیانٌ و حاکم یا وارد –حاکم
ری پیدا کنیم ولبودن مشترک هستند‐ است. اگر در فقه تفحص و تتبع کنیم، شاید مثالهای دی یا غیر لفظ و وارد در لفظ



الآن مگوئیم مقتضای ضابطهای که بیان کردیم این است که لازم نیست حاکم دلیل لفظ باشد. حاکم مخواهد در چیزی
نسبت به دلیل محوم تصرف کند خواه لفظ یا اجماع باشد. گاه اوقات ممن است اجماع را بر روایت حاکم قرار بدهیم و

در فقه نظیر هم دارد و گاه ممن است عقل را بر ی دلیل لفظ حاکم قرار بدهیم.

در آیهی شریفه «إن اله عل کل شء قدیر» سؤال معروف است که م گویند آیا خدا م تواند شتر را از سوراخ سوزن عبور
بدهد؟ اگر شما مگوئید «إن اله عل کل شء قدیر» این لفظ است، مگوئیم عقل م‌گوید قدرت در موردی است که یقبل

القدرة. به عدم محض قدرت تعلق پیدا نمکند. به ممتنع و مستحیل قدرت تعلق پیدا نمکند. پس عقل حاکم بر این آیه شریفه
شد. چه وجه دارد حومت را جوری معنا کنیم که حتماً باید بین دو دلیل لفظ باشد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ در زمان حیات مرحوم والد ما (رضوان اله علیه) ی سال در مسجد الحرام ویلچریها را نذاشتند به حیاط برای
طواف بیایند و گفتند بروید از طبقه اول طواف کنید. آن زمان حساب کردیم طبقه اول 27 سانتیمتر بالاتر از سطح کعبه بود. از
کردند گفتند خود ویلچری برود بالا طواف کند و ی ار کنیم؟ آقایان همه احتیاط وجوبآقایان پرسیدند بالأخره اینجا طواف چ
نائب هم بیرد در پائین طواف کند و تمام شود. ما دیدیم این خیل کار مشل است، هر کس که ویلچری است بخواهد خودش
بالا طواف کند و ی پول کلان هم بدهد ی نفر برایش طواف کند، من بحثش را دنبال کردم ی رساله ای هم نوشتم که رساله

خوب هم شد بحمداله، خلاصه آنجا این مسئله را هم مفصل بحث کردم الطواف بالبیت صلاة، عموم تنزیل را در آنجا اثبات
کردیم و عرض کردم فقهای هم مثل شهید ثان به عموم تنزیل در آن تمس کردند.

[2] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 172: بعد أن عرفت أن الحومة إنما تون بالنظر فلا بدّ ف إثبات أي حم بالدليل
الحاكم رفعاً أو وضعاً من إحراز نظر ذلك الدليل الحاكم إليه. فلو دل الدليل عل أن الطواف بالبيت صلاة، فالمقدار الّذي يثبت

من آثار الصلاة و أحامها للطواف بهذا الدليل للطواف إنما يون بمقدار نظر هذا الدليل إل أحام الصلاة، لأن نتة الحومة إذا
كانت عبارة عن النّظر و التفسير فلا محالة تتحدد بحدوده. و كذلك الحال ف حومة أدلة نف الحرج و الضرر عل أدلة الأحام

الأولية فإنها تحم عل أدلة الأحام بمقدار إطلاق نظرها إليها لا أكثر و هذا واضح.
[3] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 172: إن الحومة تختص بالأدلة اللفظية و لا معن لها ف الأدلة العقلية و اللبية، لأن
الحومة عل ما عرفت لا تون تصرفاً حقيقياً ف الدليل المحوم ثبوتاً و إنما ه خصوصية النّظر ف الدليل الحاكم إل مفاد

الدليل المحوم و النّظر من شئون الدلالة اللفظية و خصائصها، سواء كان نظراً تفسيرياً أو تنزيلياً أو بمناسبات الحم و
الموضوع. فإن التفسير أسلوب من أساليب التعبير و التنزيل لا واقع له إ ف عالم التعبير و الاستعمال، و مناسبات الحم و

الموضوع تنش ظهوراً ف الدليل اللفظ فيصبح ذاك الظهور حجة و ليست ه حجة مستقلة، و لذلك لا يصح إعمالها و تحيمها
ف الفقه عل الأدلة اللبية كالإجماع و نحوه.


