
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۳ مهر ۱۳۹۶

تعادل و تراجيح
جلسه 13 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

کلام مرحوم علامه طباطبای بررس

بحث در سومین استثناء وارد شده در عبارت مرحوم آخوند (قدس سره) بود که ملاحظه فرمودید محشین و شارحین کفایه در
آن اختلاف نظر دارند ول غالباً همان بیان را که ما برای عبارت آخوند عرض کردیم، ذکر کردند. رسیدیم به فرمایش مرحوم
طباطبائ (قدس سره) که ایشان عبارت مرحوم آخوند ‐توفیق عرف‐ را به ورود معنا کردند و بعد سه اشال بر کلام آخوند

ذکر کردند.

اشال اول و بررس آن

ی اشال این بود که شأن عرف فقط تشخیص مفاهیم است اما اینه عرف بوید ی لفظ قرینه برای لفظ دیر باشد، ربط به
عرف ندارد. دو دلیل از ی متلم وارد شده، اگر خود آن متلم که جعل کرده بوید این را قرینه برای او قرار مدهیم این

مناسب است اما اینه دیری اینجا بخواهد ی کلام این متلم را قرینه قرار بدهد برای کلام دیر، وجه ندارد.

این فرمایش ناتمام است چون عرف مرجع برای ظهورات است. هر چند دو کلام را شارع فرموده ول اگر در نزد عرف ی دلیل
قرینیت برای دلیل دیر داشته باشد چون شارع کلامش را القاء به عرف مکند پس مداند که عرف دلیل را قرینه برای او قرار

مدهد. پس این مطلب با اینه بوئیم با جعل بخواهد دخالت کند فرق مکند. عرف در جعل دخالت نمکند بله مگوید ظهور
در این دارد که قرینه برای دیری باشد همان طور که ظهورِ لفظ را تشخیص مدهد در اینه این لفظ قرینه برای دیری باشد

این را هم عرف تشخیص مدهد[1].

اشال دوم و بررس آن

در اشال دوم مفرمایند توفیق عرف از دو حال خارج نیست؛ یا به ملاک قرینیت است که اگر مقصود این باشد با قسم سوم
ی شد و اگر بدون ملاک قرینیت باشد فهذا باطل. یعن بوئیم عرف بدون اینه این قرینه ای برای او باشد این را دلیل برای

تصرف در دیری قرار مدهد معنا ندارد و ظاهر الفساد است.

جوابش همان است که عرض کردیم. قرینیت دو جور است:  ی مرتبه عرف در توفیق بین الدلیلین نظری به ظاهر لفظ ندارد
بله ملاک دیری را مدنظر قرار م دهد. مثلا در ی دلیل عنوان ثانوی و در ی دلیل عنوان اول آمده یا در ی دلیل تعلیل و

در دلیل دیر تعلیل نیامده! عرف در این قبیل موارد به ملاکات موجود در آن ها ی را قرینهی برای تصرف در دیری قرار

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2202
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


که قسم دوم از کلام آخوند است گفتیم؛ فرق اساس است. جلسه قبل در مورد توفیق عرف دهد که همان معنای توفیق عرفم
این قسم و قسم سوم که مسئلهی نص و ظاهر و ... بود این است که در قسم دوم لفظ و دلالت لفظ مطرح نیست بله وجود

عناوین مثل ملاک، عنوان ثانوی، تعلیل و... اینها دخالت دارد ول در قسم سوم عرف به لفظ و دلالت آن نظر دارد[2].

اشال سوم و بررس آن

اشال سوم که مرحوم طباطبائ دارند این است که مفرمایند آخوند در شق دوم که توفیق عرف بود فرمود «یون المجموع
قرینةً عل التصرف ف المجموع». ایشان مفرماید این قسم در خارج مصداق ندارد.

جوابش این است که اتفاقاً مصداق دارد. مثالش این است که اگر دلیل گفت در کفارهی ماه رمضان فلان عمل واجب است و
دلیل دیر عمل دیری را واجب کرد ول اجماع یا راه دیری م گوید ی از این دو واجب است به قرینهی اجماع یا راه دیر
مگوئیم باید از این دو دلیل که هر کدام عمل را واجب کرده اند و ظهور در وجوب تعیین دارند دست کشید و آن ها را حمل
من القلم، یعن گویند در عبارت «ولو کان الآخر اظهر» کلمهی «آخر» سهوبر واجب تخییری کنیم. در ادامه فرمایششان م

ولو کان اظهر باید باشد که ما آن را هم توضیح دادیم که عبارت صحیح چیست[3].

عناوین مطرح شده در بحث

گفتیم در کلمات عنوان حومت، ورود، تخصیص، توفیق عرف، جمع دلال و جمع عرف که مجموعا شش عنوان هستند ذکر
شده است. آخوند حومت و توفیق عرف را مطرح کرد و مسئلهی نص و ظاهر و عام و خاص و ... را هم در قسم سوم برد.

اولین سؤال این است که چرا آخوند حرف از ورود و تخصص نزده؟ جواب این است که خیل روشن است تعریف تعارض
شامل ورود و تخصص نیست. مرحوم آقای طباطبائ در ذهن شریفش این بوده که ما سه چیز بیشتر نداریم: الف‐ حومت

ب‐ ورود ج‐ تخصیص. فرموده پس قهراً آخوند از قسم دوم که به آن توفیق عرف م گوید، ورود را اراده کرده و بعد هم این
اشالات ثلاثه را وارد کرد.

گفتیم آخوند ورود را اراده نرده چون ورود این است که ی دلیل موضوع دلیل دیر را وجداناً و حقیقتاً از بین ببرد پس دیر
دلیلین نداریم. مثلا مگوئیم دلیل برائت عقل عدم البیان است یعن موضوع قبح عقاب بلا بیان عدم البیان است. با آمدن خبر
رفع حقیق منشأ تعبدی دارد ول ه رفع حقیقرود ولو اینحقیقتاً از بین م گوئیم بیان آمد پس موضوع برائت عقل واحد م

است.

از اصول الفقه در فرق بین حومت و ورود به همه گفتند که در حومت رفع تعبدی است یعن ی دلیل موضوع دلیل دیر را
گوید لا شم وجود دارد. وقت ه حقیقتاً شنیست در حالی گوید اینجا شکند مثلا تعبداً متعبداً رفع یا تعبداً اثبات م

لثیر الش حقیقتاً این آدم کثیر الش ش دارد اما شارع مگوید تو را به منزله آدم شاک نمدانم و تعبداً تو ش نداری. یا
وقت مگوید اکرم العلماء بعد مگوید ولد العالم عالم، این موضوع را اثبات مکند و این هم تعبدی مشود.

اما در ورود رفع حقیق است یعن ی دلیل موضوع دلیل دیر را حقیقتاً از بین مبرد. به این نته توجه داشته باشید که منشأ
در هر دو تعبد است، پس نباید منشأ و رافع را با هم خلط کنید. هم دلیل حاکم و هم دلیل وارد را شارع مآورد. وقت مخواهیم
نسبت بین الدلیلین را ذکر کنیم مگوئیم دلیلین را شارع آورده منته ی مشود حاکم و ی م شود وارد. البته آیا حومت

در غیر ادلهی شرع داریم یا نه؟ آیا ورود در غیرِ ادلهی شرع داریم یا نه؟ آن را خواهیم گفت. وقت ضابطه را بخواهیم روشنتر



و دقیقتر بوئیم در بعض از کلمات شیخ انصاری هم مسئلهی حومت در بین اصول عقلاییه مطرح است.

نته ی دیر این است که برخ محشین کفایه م گویند در حومت و توفیق عرف تعارض بدوی نیست لذا بعض تعارض
بدوی را در قسم سوم قرار داده اند. در ورود تعارض بدوی هم وجود ندارد. هر چند گفتیم لزوم ندارد در این قبیل مسائل به

تعارض بدوی توجه داشته باشیم مثلا به چه دلیل در مسئلهی ثانیه و اولیه م گویند تعارض وجود دارد؟ عرف زمان کوتاه هم
متحیر باق نمماند. آخوند فرمود در توفیق عرف، وقت عرف این دو دلیل را ملاحظه کند متحیر باق نمماند پس قطعا تعارض
بدوی وجود ندارد. مثلا دلیل مگوید نماز، روزه و... واجب است. اطلاق دلیل دلالت م کند که بوئیم چه ضرر داشته باشد و

چه نداشته باشد. دلیل دیر مگوید لا ضرر و لا ضرار. عرف تا لا ضرر را شنید اصلا تردیدی نمکند که لا ضرر بر او مقدم
است و حت بدواً هم تعارض نم بیند.

با این توضیحات روشن شد که در حومت و توفیق عرف تعارض بدوی نیست ول نبودِ تعارض، به مثل نبودن تعارض در وارد
و مورود نیست. در وارد و مورود اظهر من الشمس است که تعارض نیست. پس علت اینه آخوند بحث ورود را مطرح نرده

همین جهت است که ما عرض کردیم.

گفتیم مرحوم شیخ هم در رسائل قبل از باب تعادل و تراجیح راجع به حومت ی ضابطهای داده ول در باب تعادل و تراجیح
ی ضابطهی دیری ارائه مدهد. آخوند در مانحن  فیه حرف از ورود نمزند و اینه مگوید تقدمة الاشاره یعن به اصل تقدیم
اشاره م کند؛ اما اینجا ملاک دیری ارائه مدهد و مگوید به توفیق عرف. عرف متحیر باق نمماند و هیچ تعارض بدوی هم

بین اینها تصویر نمکند.

مرحوم میرزا باقر زنجان در این باره مگویند «ثم ان التوفيق و الجمع العرف إنما يون ف موارد ثبوت التحير ف بادى النظر
من حيث العمل و إن لم ين بين الدليلين بحسب المدلول اللفظ تناف اصلا، و لذا قلنا بان التخصص ليس من وجوه التوفيق

العرف، لأنه لا تحير ف مورده أصلا، و قد عرفت انه ليس من أوصاف الدليل و لا من النسب الملحوظة بين الدليلين بخلاف
الحومة و الورود و التخصيص، فانها نسب متحققة بين الدليلين ملحوظة ف مقام العمل بهما»41].

 البته آنچه ما مگوئیم با آنچه ایشان مگوید ی مقدار تفاوت دارد ول به نظر ما آخوند مخواهد بوید در توفیق عرف و
رده این است که ورود مثل تخصص است یعنمطرح ن ه ورود را اصلاعلت این تعارض بدوی هم نیست. ول ومت حتح

در اکرم العلماء، جهال خود به خود خارجاند و کس توهم مکند که بین عالم و جهال تعارض وجود دارد.

کلام مرحوم اصفهان در بحث و بررس آن

تناف مدلولین دارند ول فرماید تنافنامیم م م و قسم سوم، که قسم سوم را جمع دلال ومت، توفیق عرفآخوند در ح
تناف مدلولین باشد ول شود تنافر مگوید مدر حاشیه کفایه به آخوند م دلیلین ندارند. در مقابل مرحوم محقق اصفهان

دالین نباشد. مر دال فان در مدلول نیست؟ چطور مشود در مورد دو دلیل بوئیم تناف مدلولین دارند اما تناف دالین ندارند؟ 
اشال مرحوم اصفهان این است که چون دال فان در مدلول است اوصاف در مدلول سرایت به دال مکند اگر مدلولین

تنافیین هستند دالّین هم باید متنافیین باشند.

جواب اصفهان ی کلمه است؛ مسئله سرایت در لفظ و معنا، دال و مدلول صحیح است. مثلا این روزها از افراد زیادی که
شاید 20 ـ 30 سال است منبر مروند گفتم شما لفظ شمر را چقدر تا حالا بالای منبر بردید؟ گفتند خیل، گفتم شمر در لغت
عرب به معنای آدم آگاه، بصیر و مطلع است منته قبح مصداق سبب قبیح شدن لفظ هم شده است. یا گاه اوقات اشال



ه زماناوقات به معنا توجه داشتند کاری به این گاه کنند که در اولاد ائمه (علیهم السلام) فلان نام وجود دارد یعنم
مصداقش چه کس بوده نداشتند! حالا در زمان ما این قبح مصداق به لفظ هم سرایت کرده و لفظ را هم قبیح مکند.

اما مسئله سرایت با توجه به قید «من حیث الدلالة و الاثبات» صحیح نیست و مرحوم اصفهان باید به آن توجه کند. گفتیم مراد
از «من حیث الدلیلیه» یعن بین دو دلیل تناف مدلولین باشد اما من حیث الدلیلیه. آخوند مگوید در این سه مورد تناف نیست
ال را بر مرحوم اصفهاناین اش در فهم کلمات آخوند نظیر ندارد ول ه اصفهاننه من حیث الدال. آنجا عرض کردیم با این

وارد کردیم و با این جواب این اشال اصفهان وارد نیست[5].

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ حاشية الفاية، ج‏2، ص: 282: و فيه أولا ان هذا لا يلائم ما صرح به كرارا ان الورود رفع أحد الدليلين موضوع الآخر فان
ذلك وصف لا حق لذات المدلول لا من حيث جهة الدلالة فلا معن لإرجاع الأمر إل العرف و انتظار توفيقه إذ العرف لا شأن له الا

تشخيص المفاهيم دون تشخيص اقتضاءات أقسام الجعل.
[2] ـ حاشية الفاية، ج‏2، ص: 282: و ثانيا ان هذا القسم من الورود و هو توفيق العرف بينهما بالتصرف ف أحدهما ان كان
لجعله الآخر قرينة عل هذا التصرف فيون توفيقه لجعله أحدهما قرينة عل التصرف ف الآخر فيتحد مع النسبة بين الظاهر و

الآخر اه و ان كان التوفيق غير مت التصرف ف ‏ء من قوله و لا تعارض أيضا إذا كان أحدهما قرينة علما سيج الأظهر عل
عل القرينة كان فهما من غير دلالة و هو ظاهر الفساد.

و هو توفيق العرف بجعل كليهما قرينة عل فاية، ج‏2، ص: 282 و 283: و ثالثا ان الشق الأول من القسم الثان[3] ـ حاشية ال
التصرف ف كليهما لا مصداق له خارجا فان لازمه الورود من الجانبين أو ورود المجموع عل المجموع و لا مصداق له هذا كله

مع ما ف العبارة من الاختلال فان ظاهر قوله أو بالتصرف‏ فيهما فيون اه ان يون التصرف ف المجموع موجبا لون المجموع
قرينة عل التصرف ف المجموع و لا معن محصل له و كذا لفظ الآخر ف قوله و لو كان الآخر أظهراه زائد مستدرك كأنه من

سهو القلم.
[4] ـ تحرير الأصول، ص: 340.

[5] ـ نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3، ص: 314: التعارض: إن كان عبارة عن التناف ف الوجود، فهو‐ حقيقة
و بالذات‐ لا يعقل إ ف المدلولين، أو ف الدليلين بما هما دليلان و حجتان، لا ف الدالين بما هما كاشفان نوعيان، فلا تعارض
حقيقة ف مرحلة الدلالة و مقام الإثبات و إن كان التعارض أخص، من مطلق التناف‐ نظراً إل أنه لا يوصف الوجوب و الحرمة

بأنهما متعارضان، و إن وصفا بأنهما متنافيان و كذلك الحجية لا توصف بالمعارضة، و إن وصفت بالمنافاة، بل يوصف ما دل
عل الوجوب، و ما دل عل عدمه‐ حينئذٍ من أوصاف الدال، بما هو دال‐ بالذات‐ لا بالعرض، إذ لا بد من انتهاء ما بالعرض

إل ما بالذات، و المفروض أنه لا يوصف المدلول بذاته بالمعارضة بل بالمنافاة و شبهها.


