
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » معلق و منجز »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۳۸۱

منجز و معلق
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نقد اول مرحوم آخوند بر استحاله واجب معلق

عرض کرديم در جواب از دليل استحالهاي که مرحوم محقق نهاوندي بر استحاله واجب معلق اقامه کرده، مرحوم آخوند(قده) دو
جواب دادهاند.

خلاصه جواب اول که ديروز توضيح آن را مفصلا عرض کرديم اين بود که فرمودند در ارادهي توينيه، انفاک بين اراده و مراد
را ممن مدانيم و با مراجعه به وجدان، اين مسأله خيل روشن است. همانطور که اراده توينيه به ي امر فعل و حال تعلق
پيدا مکند، قابليت تعلق به ي امر استقبال را هم دارد. مخصوصا اگر آن امر استقبال، نياز به مقدمات داشته باشد که به تبع

اراده، به آن امر استقبال تعلق م‌گيرد.

آخوند(ره) فرمودند: نسبت به مقدمات، ي ارادهاي مترشح مشود و سبب مشود که مقدمات هم متعلَّق اراده باشند. به دنبال
اين مطلب، آن قيدي که در تعريف اراده، حماء وارد کردهاند، که اراده، شوق مؤکد محرِک للعضلات است، فرمودند در اين
«محرک للعضلات» دو احتمال است و احتمال دوم ‐که از ظاهر عبارت ايشان استفاده مشود که ايشان پسنديدهاند‐ اين

است که تحري را شأن معنا کنيم و توضيح آن را ديروز عرض کرديم. اين تا اينجا نقد اول.

نقد دوم مرحوم آخوند بر استحاله واجب معلق

در نقد دوم مفرمايند که بر فرض اينه در اراده توينيه، انفاک بين اراده و مراد محال باشد، اما در اراده تشريعيه نه تنها
انفاک ممن است، بله انفاک ي امر قهري است. يعن حت در آنجا که واجب معلق هم در کار نباشد، در تمام ارادههاي

تشريعيه، انفاک بين اراده و مراد نه تنها ممن است، بله امري قهري و مما لابدّ منه است.
در توضيح اين فرمايش مفرمايند: اراده‌ي تشريعيه، همان طلب است. آناه مفرمايند طلب که مولا از عبد دارد، اين طلب «لا
کند. هدف مولا از طلب، احداث و ايجاد داعم کند در نفس امر ايجاد داعکه اظهار م يتعلق إلا بأمر متأخر»، مولا با طلب

و انيزه در نفس عبد است. اگر بخواهد در نفس عبد داع(انيزه) پيدا شود و عبد اين عمل را انجام دهد، امان ندارد مر اينه
عبد اين عمل را که متعلق تليف است، مثل صلاة، تصور کند و تصديق کند به اينه اگر با امر مولا موافقت کند و اين عمل را

انجام دهد، ثواب بر آن مترتب است و اگر مخالفت کند عقاب برآن مترتب است.
بعد از اينه مسأله ثواب و عقاب را توجه کرد، آناه انيزه براي او پيدا مشود که عمل را انجام دهد. «طلب»، داع براي
إحداث است. حدوث داع نمشود مر اينه عبد اين عمل را تصور کند و ثواب و عقاب که بر اين عمل مترتب است را

تصديق کند. بعد از اين مراحل، در نفس انيزهاي به وجود مآيد که عبد مثلا نمازش را بخواند.
لذا از وقت مولا طلب مکند که اين نماز در عالم خارج که مراد مولا است محقق شود، ي زمان ‐ولو زمان کوتاه‐ فاصله

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/98
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مشود. پس ي انفاک قهري بين طلب و مراد وجود دارد.
پس در اراده‌ي تشريعيه نه تنها بين اراده ‐که عرض کرديم اراده تشريعيه را متوان گفت اراده يا طلب يا ايجاب يا تليف، اينها
همه عبارة أخري اراده تشريعيه است‐ بين اراده تشريعيه و مراد(که حصول عمل عبد در عالم خارج است) قهراً انفاک وجود

دارد.

آناه در تميل اين بيان، مرحوم آخوند فرموده است که اگر واقعا اراده تشريعيه هم مثل توينيه باشد و اگر هم در اراده توينيه،
انفاک بين اراده و مراد را محال بدانيم، در فرض استحاله، کوتاه زمان و يا طولان بودن آن دخالت ندارد. اگر گفتيم محال

است، ي لحظه هم نمشود بين اراده و مراد فاصله بيفتد.

پس اگر مبينيم بين اراده تشريعيه، ي انفاک قهري بين اراده و مراد وجود دارد، حت در واجب منجز، مثل «أقيموا الصلاة»
که ي واجب منجز است و معلق بر شء هم نيست، پس در واجب معلق هم که بين اراده و مراد ‐حالا با ي زمان طولانتر‐

انفاک وجود دارد، بايد اشال نداشته باشد.
پس خلاصه جواب دوم مرحوم آخوند اين شد که قياس اراده تشريعيه به اراده توينيه باطل است و در اراده تشريعيه نه تنها

انفاک امان دارد، بله انفاک ي امر قهري و مما لابدّ منه است. اين دو جواب که مرحوم آخوند خراسان دادند.

تبيين کلام محقق اصفهان(ره)

مرحوم محقق اصفهان در نهاية الدراية(ج2،ص73 تا80) حاشيه مفصل بر فرمايش مرحوم آخوند خراسان دارند. امام(رضوان
اله عليه) اين بيان مرحوم اصفهان را نقل کرده‌اند و سه اشال مهم بر بيان مرحوم اصفهان دارند.

چون هم در بيان محقق اصفهان و هم جواب که مرحوم امام(قده) از بيان مرحوم اصفهان دادهاند، نات مهم وجود دارد، هر
دو را بيان مکنيم تا ببينيم بالاخره از ميان اين چهار مطلب(کلام مرحوم نهاوندي، کلام مرحوم آخوند، کلام مرحوم اصفهان، و
کلام مرحوم امام) چه نتيجهاي بايد گرفت. ابتدا بيان مرحوم اصفهان را بصورت قطعه قطعه توضيح مدهيم و بعد از توضيح،

کلام ايشان را جمعبندي مکنيم.

مراتب و درجات نفس انسان نزد محقق اصفهان

مرحوم اصفهان ابتداء در حقيقت اراده توينيه بحث را مطرح مکنند که اراده چيست؟ و اشال را مطرح مکنند.
اشال: ما در افعال ارادي خودمان ي قوه عامله داريم که در تحري عضلات ظهور پيدا مکند و علت براي تحري عضلات
است. آن قوهاي که دست انسان را براي برداشتن ليوان حرکت مدهد، به قوه عامله تعبير مکنند. ي قوه هم داريم به نام قوه

شوقيه، که از آن به قوه باعثه تعبير مشود. يعن اينه در نفس شما شوق به وجود مآيد که اين شوق، قوه عامله را وادار
مکند تا تحري عضلات کند.

آناه اشال اين است که اين دو، دو ظرف و دو موطن دارند. موطن و افق قوه شوقيه؛ عالم نفس است، شوق در نفس انسان
است و از کيفيات نفسانيه است. قوه عامله مربوط به جوارح خارجيه و مربوط به خارج از نفس است. چونه قوه عامله از قوه

باعثه متأثر مشود، با اينه عالم قوه باعثه، عالم ذهن است و افق و ظرف قوه عامله، عالم خارج است؟ چونه قوه عامله،
معلول براي قوه باعثه و شوقيه قرار مگيرد؟

قاعدهاي در فلسفه داريم که «النفس ف فرمايند: يال مکنند و بعد در جواب اين اشال مطرح مابتدا اين را بصورت اش
امر بسيط و واحدي است، اما مرکز و مجموعه‌اي براي همه قوا هم هست، که اين ي ه يوحدتها کل القوي»؛ نفس با اين



قاعدهاي است که در خيل از مباحث فلسفه به عنوان ي اصل محم  فلسف ‐مخصوصا در حمت متعاليه‐ از آن استفاده
مکنند.

آناه مفرمايند اين نفس با اينه بسيط است، کل قوا است، يعن داراي منازل و درجات است. نفس انسان با اينه ي امر
بسيط است، اما داراي ي مراتب است. از اين مراتب، تعبير به منازل يا درجات مکنند.

قوه به نام «قوه عاقله» داريم که در نفس انسان وجود دارد. قوه عاقله، فايدهاي که در ي چهار قوه در اينجا مطرح است: ي
فعل وجود دارد را درک و ادراک مکند. بعد از اينه اين قوه عاقله بار افتاد و فائده را درک کرد، منزل و درجه دوم؛ «قوه

شوقيه» است. قوه شوقيه نسبت به آن فعل که قوه عاقله درک کرده، شوق و ميل پيدا مکند. اينجا مرحوم اصفهان م فرمايد
اين شوق، اگر مانع و مزاحم در کار نباشد، از نقصان به حد کمال مرسد. يعن اين شوق، قوي مشود، به حد کمال مرسد،

که آن مرحله بالاي آن را به تصميم، جزم يا اراده تعبير مکنيم.

در منزل سوم؛ اين قوه شوقيهاي که در مرتبه دوم بود، وقت به آن مرحله بالا رسيد، «قوه باعثه» بوجود مآيد. يعن قوهاي که
بعث و تحري مکند و در عضلات ايجاد هيجان مکند و بعد هيجان را در «قوه عامله» بوجود مآورد. پس مراتب نفس

عبارت شد از قوه عاقله، بعد شوقيه، بعد باعثه، بعد عامله.
اين قسمت مطلب را مرحوم اصفهان اينجا تمام کردهاند و اگر دقت فرموده باشيد درست است که در جواب اشال، مرحوم
اصفهان فرمودند «أنّ النفس ف وحدتها كل القوي»، اما باز روشن نردهاند چونه قوه عامله، متأثر از قوه باعثه مشود. در

حقيقت، قوه عامله را هم ي از مراتب نفس و معلول براي قوه باعثه قرار دادهاند. کما اينه قوه باعثه، معلول قوه شوقيه است،
قوه شوقيه هم معلول براي قوه عاقله. اما باز آن ارتباط بين قوه سوم و چهارم تا قوه سوم، همه در افق ذهن است. قوه عامله

مربوط به عالم خارج است و روشن نشد چونه متأثر م‌شود؟

البته در فلسفه مفصل محل بحث است که کيفيت تأثر جسم از نفس انسان به چه نحوي است؟ انسان گاه اوقات مترسد و
چهره او زرد مشود، گاه اوقات در باطن خوشحال مشود، چهره او بشّاش مشود. ي از چيزهاي مشل فلسفه، حل اين

قضيه است. فعلا ما نقل مکنيم. پس مطلب اول، در جواب از اين اشال بود.

تفاوت اراده با شوق

محقق اصفهان در مطلب دوم مفرمايند شوق، به ي امر استقبال تعلق پيدا مکند. مثلا من الان شوق پيدا مکنم که ده روز
دير اين نماز را بخوانم. اما اراده، به امر استقبال تعلق پيدا نم‌کند. چرا؟ مفرمايند چون اگر اراده به امر استقبال تعلق پيدا

کند، لازم م‌آيد انفاک بين علت و معلول بوجود آيد. چرا؟

مفرمايند گفتيم اراده آنجاي است که قوه شوقيه به حد قوه باعثه برسد، يعن به حد بعث برسد و مگوييم بعث از انبعاث
انفاک ندارد. اگر قوه باعثه ‐که مرحله بالاي قوه شوقيه است‐ محقق شد، قوه باعثه از قوه عامله انفاک پيدا نمکند.

نمشود قوه باعثه باشد و قوه عامله نباشد. قوه باعثه که همان مرحله اراده است، بمنزله علت براي قوه عامله است. اگر بوييم
اراده به ي امر استقبال تعلق پيدا کند، بدين معناست که قوه باعثه هست و نفس به آن مرحله باعثيت رسيده، اما قوه عامله

نيست، و حال آنه اين  امان ندارد، چون انفاک بين علت و معلول است.

مراد از تعلق اراده به امر استقبال

در مطلب سوم؛ فرمودهاند کسان که مگويند اراده به ي امر استقبال تعلق دارد، مرادشان چيست؟ کسان مانند آخوند
خراسان و عدهاي دير مگويند شما الان متوانيد حج سال آينده را اراده کنيد و اراده به ي امر استقبال تعلق پيدا کند.



مرادشان چيست؟
بعد مفرمايند کسان که مگويند اراده به امر استقبال تعلق دارد، اگر مرادشان اين است که ذات اراده ي چيز است و

وصف مؤثّريت اراده ي چيزي ديري است، مثل اينه در آتش مگوييم ذات آن ي چيز است و اگر بخواهد مؤثر باشد، شرط
آن؛ مجاورت است، تا جسم مجاور آن نباشد مؤثّريت در احراق ندارد، مرحوم اصفهان م‌فرمايد اگر شما بخواهيد اين را

بوييد که اراده، به امر استقبال تعلق دارد، يعن مخواهيد بوييد ذات اراده الان موجود است، وصف مؤثريتاش در آن عمل
استقبال مشروط به حضور زمان و حضور وقت است، وقت آن زمان رسيد، اين زمان که قبلا موجود بوده تأثير در آن مراد

ر که براي «ذات اراده» ما يوييد اراده هم مانند ساير اسباب است، مثل نار و ساير اسباب ديگذارد، اگر بخواهيد بم
مقام را قائل شويم و براي «تأثير اراده در مراد» ي مقام ديري را قائل شويم، مرحوم اصفهان مفرمايند اين حرف هم در

اينجا باطل است.

شما که مگوييد حضور وقت، شرط در تأثير است، شرط در چه چيز دارد؟ آيا شرطيت در اين دارد که آن شوق را به حد
نصاب باعثيت برساند؟ پس معلوم مشود که هنوز اراده وجود نداشته است. مثلا شما مگوييد حج سال آينده را الان اراده

کردهام. بوييد ذات اراده الان وجود دارد، اما «زمان حج»، شرط است در اينه در اين اراده من تأثير بذارد.
مرحوم اصفهان مفرمايد اين حضور وقت، چه شرطيت دارد؟ آيا شرط در اين است که اين شوق شما به حد نصاب باعثيت

برسد، اين معنايش اين است که هنوز ذات اراده از اول حاصل نشده بوده.

به قوه باعثيت رسيده، اما قوه عامله که تحري وييد خير! اراده قبلا بوده، شوق به حد نصاب خودش رسيده، يعناگر ب
عضلات است در آن زمان است. مفرمايند اين امان ندارد و تناقض است.

بين اينه بوييم شوق ما به حد باعثيت رسيده، حد باعثيت اين است که قوه عامله منبعث شود، مثل اين که بوييم «کسر و لم
ينسر»، همانطوري که بين کسر و انسار ملازمه وجود دارد، بين باعثيت و انبعاث هم ملازمه وجود دارد. انبعاث، مربوط به

قوه عامله است و باعثيت هم مربوط به قوه باعثه است. اگر بوييم شوق به حد نصاب رسيده، يعن به قوه باعثه رسيده، اما
انبعاث در کار نيست، مشود تناقض و جمع بين اينها امان ندارد.

علاوه فرمودهاند اشتباه شما اين است که اراده را با اسباب دير قياس مکنيد. اراده مثل آتش نيست. براي آتش متوان دو
شرايط وييم ذات آتش يه آتش بخواهد مؤثر در احراق باشد، باين ري خود آتش، يذات و دي مقام تصوير کرد، ي
ر است، يمقام دي خواهد. اما وصف مؤثريت آن در احراق يشرايط دارد، مثلا هيزم و ... م دارد، براي آن مقام ي

شرايط ديري دارد. ي از آن شرايط، مجاورت با جسم است. اگر مجاورت نباشد تأثير در احراق ندارد.

ري مقام اراده. اراده يمقام ذات و دي وييم يتوان دو مقام تصوير کرد، باما اراده که اينچنين نيست و براي اراده نم
عنوان شوق مؤکد نفسان است و از ماهيت ميل و شوق خارج نيست. اگر اين شوق باشد به حد باعثيت برسد مشود اراده و

اگر نرسد دير اراده نيست. امر آن دائر مدار وجود و عدم است. وقت به حد اراده رسيد، دير معنا ندارد بوييم اين ذات اراده
باشد در افق نفس، براي تأثير آن ي شرايط را مخواهيم لحاظ کنيم. بنابراين مفرمايند اين هم نمشود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


