
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۱۰ اردیبهشت ۱۳۸۷

بحث ظن
جلسه 83 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس روايات دال بر محدث بودن ائمه(ع)

عرض كرديم در كاف باب هست تحت عنوان « باب الفرق بين الرسول و النب و المحدث » و از اخبار و روايات دير استفاده
كرديم، همانطور كه فاطمه زهرا(س) محدثه بوده، ائمهطاهرين(ع) هم محدث هستند؛ و چه بسا از بعض تعابير ديرهم استفاده

شود كه برخ از افرادي كه سلامت و تهذيب نفس دارند ومراحل بالاي از قرب به خدا را تحصيل كرده‌اند، اينها هم عنوان
محدث را پيداكنند. در اين باب، حديث سوم كه روايت معتبري هست، م‌گويد:[« محمد بن يحي ، عن أحمد بن محمد ، عن

الحسن بن محبوب ، عن الأحول قال سألت أبا جعفر عليه السلام عن الرسول والنب والمحدث ، قال : الرسول الذي يأتيه
جبرئيل قبلا فيراه ويلمه فهذا الرسول ، وأما النب فهو الذي يرى ف منامه نحو رؤيا إبراهيم ونحو ما كان رأى رسول اله

صل اله عليه وآله من أسباب النبوة قبل الوح حت أتاه جبرئيل عليه السلام من عند اله بالرسالة وكان محمد صل اله
عليه وآله حين جمع له النبوة وجاءته الرسالة من عند اله يجيئه بها جبرئيل ويلمه بها قبلا ، ومن الأنبياء من جمع له النبوة
ويرى ف منامه ويأتيه الروح ويلمه ويحدثه ، من غير أن يون يرى ف اليقظة ، وأما المحدث فهو الذي يحدث فيسمع ، ولا

يعاين ولا يرى ف منامه. »] از امام باقر(ع) سؤال كردند که فرق رسول و نب و محدث چيست؟

کس كند؛ اما نب‌بيند و با اوصحبت م‌آيد و رسول او را م‌است که جبرئيل از مقابل او م حضرت فرمودند: رسول کس
است که ملك را درمنام و در خواب م‌بيند؛ مانند رؤياي حضرت ابراهيم، و مانند مواردي که پيامبر اسلام از اسباب نبوت قبل
از وح به وسيله جبرائيل مديد. محدث نيز کس است که به او حديث گفته مشود و او مشنود، اما در خوابش هم کس را

نمبيند؛ فقط صدا را مشنود. پس، محدث يعن کس که صداي به گوش اوم‌رسد، در حال که كس را نم‌بيند. البته در
روايات هست كه از امام(ع) سؤال م‌كند: ازكجا م‌فهميد كه اي صداي ملك است؟ و حضرت علائم را ذكرم‌كنند. در كتاب

كاف باب ديري وجود دارد تحت عنوان « ف أن الائمة بمن يشبهون ممن مض و كراهية القول فيهم بالنبوة »؛ کراهت در
اينجا به معناي حرمت است. ــعرض كردم که اشاره من به اين عناوين، براي اين است كه آقايان يك مقداري به کتاب الحجة

کاف رجوع بفرمايند؛ منشأبسياري از اين انحرافات‌ها و اشتباهات و لغزش‌ها اين است كه واقعاً ائمه معصومين(ع) را آنطوري
كه بايد بشناسيم نشناختيم؛ عدهاي راه غلو را در پيش گرفتند و عدهاي هم راه تفريط را و گفتند که ائمه(ع) انسانهاي معمول

بودند و يك مقدار بهتر از ديران بودند. بنابراين، بايد در اينجا خيل توجه داشت.

 در حديث اول اين باب آمده است: [« أبو عل الأشعري ، عن محمد بن عبد الجبار ، عن صفوان بن يحي ، عن حمران بن
أعين قال قلت لأب جعفر عليه السلام : ما موضع العلماء؟ قال : مثل ذي القرنين وصاحب سليمان وصاحب موس عليهم

السلام. »]  ببينيد نتها‌ي كه در همينچند ساله اخير در كشور ما گاه در بعض از نوشتهها و مقالات م‌آيد، يياز حرفهايشان
اين است که م‌گويند اين اعتقادات كه امروز علما و مردم ما راجع بهائمه طاهرين(ع) دارند، وقت به اصحاب ائمه مراجعه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


كنيم، هيچ اين حرفها نبوده است؛ و اينها رابعد از دوران صفويه درست كردند. در اينجا كاف بود که آنها بدين جا مراجعه كنند.
در اين روايت اول که سندش هم اشال ندارد و روايت معتبري است، حمران بن اعين به امام باقر(ع) عرض مکند که جاياه

علما ـ که مراد از علماء، ائمه طاهرين(ع) هستند ـ چيست؟

يعن ما آنها را نب بدانيم يا چيز دير، و اينان چه مقام و جاياه دارند؟ حضرت فرمودند: علم اينان همانند سليمان و
ذيالقرنين و صاحبسليمان و صاحب موس است. ـ مرحوم مجلس م‌فرمايد: صاحب موس دو احتمال دارد و برايهر دو

روايت داريم؛ يا مراد حضرت يوشع است و يا مراد حضرت خضر است؛ وجه تشبيه نيز ايناست كه خداوند علم فراوان را در
اختيار آنها قرار داده بود و علم كثيريداشتند اما نب نبودند؛ اينها محدث بودند. حال، حضرت م‌فرمايد: جاياه اهل بيت هم مثل
اينهاست؛ يعن اينطور نيست كه اينقضايا بعد از پيامبر مثلا اتفاق افتاده باشد و اين يك چيزي باشد كه اصلا سابقهنداشته باشد.

گويدمراد از اين كه صاحب موس‌دارد و م را مرحوم  مجلس پس، وجه تشبيه، دراصل محدث بودن است. اينجا روايت
خضر است؛ اين روايت است: [« أبو محمد عن عمران بن موس عن ابن أسباط عن محمد بن الفضيل عن الثمال قال :
الشيطان ف ألق ولا محدث إلا إذا تمن سمعت أبا جعفر ( عليه السلام ) يقول : " وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نب

أمنيته " فقلت : وأي ش المحدث ؟ فقال : ينت ف اذنه فيسمع طنينا كطنين الطست ، أو يقرع عل قلبه فيسمع وقعا كوقع
السلسلة عل الطست ، فقلت : نب ؟ فقال : لا مثل الخضر ومثل ذي القرنين. »] حضرت مفرمايد: در گوش او صداي به
گردش در مآيد مانند صداي به هم خوردن دو تشت؛ يا بر قلب او کوبيده مشود مانند صداي که از خوردن زنجير به تشت

ايجاد مشود.

گفتم: اين مشود نب؟ حضرت پاسخ مدهند: خير، مانند خضر و ذيالقرنين که محدث بود، اما نب نبود. روايت دومه اين
روايت هم معتبر است؛ اين است: [« عل عن أبيه عن ابن أب عمير عن الحسين بن أب العلا قال : قال أبو عبد اله ( عليه

شود در زمان ائمه(ع) نيز وقت‌الحلال والحرام فأما النبوة فلا .»] از اين روايت، معلوم م السلام ) : إنما الوقوف علينا ف
م‌ديدند هر سؤال که از ائمه مشود، مدانند و پاسخ مدهند؛ هر مطلب که م‌خواهد اتفاقبيفتد، م‌دانند؛ عده‌اي در مورد

ائمه(ع) غلو كرده بودند که انشاءاله رواياتش را مخوانيم. حال، ائمه(ع) در مقابل اينها م‌فرمودند: نه، اين كه شما بايد نزد ما
زانو بزنيد و مسائل را بدانيد، از باب حلال وحرام است؛ اما حق نداريد قائل به نبوت ما بشويد. باز در روايت سوم همين باب كه

اينهم روايت صحيح است، امام صادق(ع) فرموده است: [« محمد بن يحي الأشعري ، عن أحمد بن محمد ، عن البرق ، عن
النضر بن سويد عن يحي بن عمران الحلب ، عن أيوب بن الحر ، قال : سمعت أبا عبد اله عليه السلام يقول : إن اله عز

ذكره ختم بنبيم النبيين فلا نب بعده أبدا ، وختم بتابم التب فلا كتاب بعده أبدا ، وأنزل فيه تبيان كل ش وخلقم وخلق
م وخبر ما بعدكم وأمر الجنة والنار وما أنتم صائرون إليه. »]بعد از پيامبر، نبم وفصل ما بينالسماوات والأرض ونبأ ما قبل

نيست؛ بعد ازقرآن هم كتاب نيست؛ مصحف فاطمه اينطور نيست كه بوييم يك كتاب ديري بودهه خدا توسط جبرائيل بر
حضرت زهرا فرستاده است و انزل فيه تبيان كل ش‌ء وخلقم وخلق السموات والارض ونبأ ما قبلم وما بينم وخبر ما بعدكم

تا اينهم‌فرمايند قضيه بهشت و جهنم را براي شما بيان كرد و اين كه چه كسان به جهنمم‌روند و چه كسان به بهشت
م‌روند؛ ملاك‌هاي كلاش را ذكر كرده است.

در روايت چهارم همين باب، كه اين هم روايت موثق هست، امام باقر(ع) مفرمايد:] « عدة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمد
، عن الحسين بن سعيد ، عن حماد بن عيس ، عن الحسين بن المختار ، عن الحارث بن المغيرة قال : قال أبو جعفر عليه

السلام : إن عليا عليه السلام كان محدثا فقلت : فتقول : نب ؟ قال : فحرك بيده هذا، ثم قال : أو كصاحب سليمان أو
كصاحب موس أو كذي القرنين أو ما بلغم أنه قال : وفيم مثله؟ »[اميرالمؤمنين(ع) محدث بوده است؛ سائل سؤال م‌كند:
مفرماي پيامبر است؟ حضرت با اشاره و علامت نف فرمود؛ سپس فرمودند: نه، بله مانند همراه سليمان و همراه موس و

ذيالقرنين بوده است. و اصلا روايات از خود پيامبر(ص) داريم كه حضرت فرمود: ان علياً ذوالقرنين هذه الامة اميرالمؤمنين
ذي القرنين اين امتاست. اما اين که اميرالمؤمنين و ايشان از چه جهت شبيه به هم هستند؟، وجوه برايمشابهت گفته شده



است؛ يك وجهش همين است كه ذيالقرنين محدث بود، اميرالمؤمنين هممحدث است؛ وجه ديرش اين است كه ذيالقرنين دو
ضربت خورد، اميرالمؤمنين هم دوضربه خورد، ي يوم الخندق و ي هم در محراب.

عمير ، عن ابن أذينة ، عن بريد ابن معاوية ، عن أب بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أب در روايت بعدي آمده است: [« عل
جعفر وأب عبد اله عليهما السلام قال : قلت له : ما منزلتم ؟ ومن تشبهون ممن مض ؟ قال : صاحب موس وذو القرنين ،

كانا عالمين ولم يونا نبيين. »]از امام باقر و امام صادق(ع)، از هر دو نقل م‌كند. بريد بن معاويه م‌گويد: سؤال کردم که
منزلت شما چيست؟ ـــ ببينيد! در زمان آنها پيدا بوده كه عظمت معنوي و علم ائمهبراي مردم و مخصوصاً براي اصحاب

خيل بالا بوده است كه گاه م‌فرمودند: آقا! شما چه جاياهيداريد؟ اين كه عرض م‌كنم براي اين است که خيل دقت
داشتهباشيد؛ که اين که در نوشته‌هاي چند ساله اخير تصريح كرده‌اند كه اعتقادات كهما و علماي امروز شيعه در مورد ائمه

دارند را اصلا اصحاب ائمه نداشتند، و اصحاب ائمه م‌رفتند فقط مسأله‌اي را سؤال م‌كردند، يعن شأن ائمه را بهاندازه يك
مسئلهگو و بيان احام قرار دادند، و حت تعبير كردند كه اصلا كلمه عصمت،بعداً جعل شده است، حرف باطل است. ــــ در

اين روايت هم دارد « ما منزلتم »؟

پرسد « و من تشبهون من مض بيند. بعد م‌از افراد م شود که انسان چيزهاي عجيب و غريب پرسيده م اماين سؤال هن
»؟ از گذشتان و پشينيان به چهسان شباهت داريد؟ امام(ع) در پاسخ فرمودند: صاحب موس و ذي القرنين که خداوند علم

هم هست, اين است: [ « محمد بن يحي نبودند . روايت بعد كه روايت معتبر وجالب زيادي در اختيارشان قرار داده بود, اما نب
، عن أحمد بن محمد ، عن البرق ، عن أب طالب ، عن سدير قال : قلت لأب عبد اله عليه السلام : إن قوما يزعمون أنم آلهة

ودم وبصري وبشري ولحم الأرض إله " فقال : يا سدير سمع السماء إله وف يتلون بذلك علينا قرآنا : " وهو الذي ف ،
وشعري من هؤلاء براء وبرئ اله منهم ، ما هؤلاء عل دين ولا عل دين آبائ واله لا يجمعن اله وإياهم يوم القيامة إلا وهو

ساخط عليهم ، قال : قلت : وعندنا قوم يزعمون أنم رسل يقرؤون علينا بذلك قرآنا " يا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا
صالحا إن بما تعملون عليم " فقال : يا سدير سمع وبصري وشعري وبشري ولحم ودم من هؤلاء براء وبرئ اله منهم

ورسوله ، ما هؤلاء عل دين ولا عل دين آبائ واله لا يجمعن اله وإياهم يوم القيامة الا وهو ساخط عليهم ، قال : قلت : فما
أنتم ؟ قال نحن خزان علم اله ، نحن تراجمة أمر اله ، نحن قوم معصومون ، أمر اله تبارك وتعال بطاعتنا ونه عن معصيتنا

، نحن الحجة البالغة عل من دون السماء و فوق الأرض. »]  در اين روايت سدير م‌گويد به امام صادق(ع) عرض كردم
گروه شما را خدا م‌دانندو بر اين اعتقادشان آيه 83 سوره زخرف را م خوانند و م‌گويند شما خداي زمين هستيد!

 ببيند امام صادق(ع) چونه با آنها برخورد م‌كند؟. امام(ع) نفرموداينها جاهل هستند و برويد ارشادشان كنيد؛ بله فرمود:
گوش و چشم و پوست و گوشت و خون و موي من از همه اينها بري است؛ يعن اينها هيچارتباط به ما ندارد؛ نه تنها اينها

اصلا اينها از ما نيستند, بله خداهم از آنان بري است.ــ اين علماي متعصب و ب انصاف اهل سنت چرا نم‌آيند اين روايات را
نقل كنند كهائمه ما(ع) اين حرفها را هم دارند؟!.  يك كلمه شنيده‌اند مصحف فاطمه, اما نفهميده‌اند که چيست؛ و شروع كردند به
اباطيل باف در کتابهايشان.ــ  امام(ع) در ادامه م فرمايد: خدا من و اينها را روز قيامت باهم در يجا جمع نم‌كند, مر آن که
بر آنها غضب م‌كند. پس از اين جواب, سدير سؤال م کند که گروه ديري هستند و م‌گويند شما پيغمبر هستيد؟! و آيه 51

سوره مؤمنون را به عنوان شاهد بر اين اعتقاد خود م آورند. امام(ع) دوباره همان جملات را م آورد که گوش و چشم و
پوست و گوشت و خون من از اين چيزها بري است و خداوند و رسولش نيز از اينها بري هستند و خداوند بين ما و آنها در

قيامت جمع نم کند و بر آنها غضب م کند. بعد, سدير م‌گويد: پس شما چه کس هستيد؟امام(ع) در جواب م فرمايند: ما 
گنجينه علم خدا هستيم؛ ما مفسر و مبين امر خدا و علم خداهستيم.خدا ما را معصوم قرار داده است. ما حجت بالغه و حجت

كامله خداوند هستيم.

روايت آخر هم اين است: [ « عدة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن عبد اله بن بحر ، عن ابن



مسان ، عن عبد الرحمن بن أب عبد اله ، عن محمد بن مسلم قال : سمعت أبا عبد اله عليه السلام يقول : الأئمة بمنزلة
رسول اله صل اله عليه وآله إلا أنهم ليسوا بأنبياء ولا يحل لهم من النساء ما يحل للنب صل اله عليه وآله فأما ما خلا ذلك
فهم فيه بمنزلة رسول اله صل اله عليه وآله. »]محمد بن مسلم از امام صادق(ع) نقل م‌كند که ائمه پيامبر نيستند, آنچه كه
اززنها براي پيامبر حلال بوده, براي اينها حلال نيست؛ فاما ما خلا ذلك فهم فيه بمنزلة رسول اله(ص) . اين روايات بود كه در

اينجا لازم بود بيان كنيم. باب ديري هم در اينجا هست كه ائمه نه تنها اظهار علم م‌كردند, بله م‌گفتند ما خزان علم خدا
هستيم؛ ما همه چيزرا م‌دانيم كه خود اين ادعا كار ساده‌اي نيست. هر كس نم‌تواند اين ادعا رابندچرا که به دنبالش افراد

سؤال م‌كنند و كاف است که در يك سؤال اشتباهجواب دهند.

باب در کاف هست با عنوان « باب الروح الت يسدد اله بها الائمة(ع) »؛ روايت اول كه روايت معتبري هست, اين است: [ «
عدة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن النضر بن سويد ، عن يحي الحلب ، عن أب الصباح

النان ، عن أب بصير قال : سألت أبا عبد اله عليه السلام عن قول اله تبارك وتعال : " وكذلك أوحينا إليك روحا من أمرنا
ه صلائيل ، كان مع رسول اله عز وجل أعظم من جبرئيل وميتاب ولا الايمان " قال : خلق من خلق الما كنت تدرى ما ال
اله عليه وآله يخبره ويسدده وهو مع الأئمة من بعده. »]  اب الصباح النان از اب بصير نقل م‌كند که در مورد آيه شريفه «
وكذلك أوحينا إليك روحا من أمرنا ما كنت تدرى ما التاب ولا الايمان » سؤال کردم؛ فرمودند: خلق من خلق اله عزو جل

اعظم من جبرائيل و ميائيل ، م‌فرمايند: « أوحينا اليك روحاً من أمرنا » يعن يك روح را ما به تو وح كرديم؛ روحاً من
امرنا بر حسب آنچه كهدر اين روايات آمده است, م‌گويد: قالت الطبرس اي مثل ما اوحينا ال الانبياء قبلك اين دارد وكذلك

، كذلك يعن مثل وح كه به انبياي قبل وح كرديم,يعن الوح بامرنا و معناه القرآن لانه يهتدي به ففيه حيات من  موت الفر
و قيل هو روح القدس و قيل , قول سوم اين است كه روحاً من امرنا, ملك اعظم من جبرئيل و ميائيل كان مع رسول اله(ص)
و عن ابجعفر (ع) و عن أبعبداله(ع) امام باقر و امام صادق(ع) فرمودند قالا و لم يصعد ال السماء و انه لفينا اين روح و

مل دير به آسمانبر نشت و اکنون در ميان ما مسدّد و مؤيد ما از طرف خداوندهست.

روايت بعدش هم دارد [ « محمد بن يحي ، عن محمد بن الحسين ، عن عل بن أسباط ، عن أسباط بن سالم قال : سأله رجل
من أهل هيت ‐ وأنا حاضر ‐ عن قول اله عز وجل : " وكذلك أوحينا إليك روحا من أمرنا " فقال : منذ أنزل اله عز وجل

ملالسماء وإنه لفينا. »] مقتضاي اين روايات اين است كه ي ه عليه وآله ما صعد إلال محمد ، صل ذلك الروح عل
اعظم, نه اعظم ظاهري, بله منظور وسعت روح و وسعت قدرت و اقتداري اعظم ازجبرائيل و ميائيل بوده كه با پيامبر(ص)
بوده و به آن حضرت خبر م‌داده که چهم‌خواهد اتفاق بيفتد و چه اتفاق افتاده است؛ اخبار را به ايشان م‌داده و آن حضرت

را محافظت م‌كرده است؛ آن روح و ملك با ائمهطاهرين هم هست.

روايت دير اين است: [ « محمد بن يحي ، عن عمران بن موس ، عن موس بن جعفر ، عن عل بن أسباط ، عن محمد بن
ه ( عليه السلام ) عن العلم أهو علم يتعلمه العالم من أفواه الرجال أم فحمزة قال : سألت أبا عبد ال الفضيل ، عن أب

التاب عندكم تقرؤونه فتعلمون منه ؟ قال : الأمر أعظم من ذلك وأوجب ، أما سمعت قول اله عزوجل : ( وكذلك أوحينا إليك
روحا من أمرنا ما كنت تدري ما التاب ولا الإيمان ) ثم قال : أي شء يقول أصحابم ف هذه الآية أيقرون أنه كان ف حال لا

يدري ما التاب ولا الإيمان ؟ فقلت : لا أدري ‐ جعلت فداك ‐ ما يقولون ، فقال [ ل ] : بل قد كان ف حال لا يدري ما
الروح الت تاب ، فلما أوحاها إليه علم بها العلم والفهم وهال ذكر ف الروح الت ه تعالبعث ال تاب ولا الإيمان حتال

يعطيها اله تعال من شاء ، فإذا أعطاها عبدا علمه الفهم. »]راجع به علم ائمه سؤال كرده و گفته است: شما اين علم كه داريد
خوانيد؟ حضرت م‌رويد آن را م‌دهد يا كتابياست م‌استادي به شما ياد م شود؟ يعن‌همان است كه از افواه رجال گرفته م
فرمايد: اينونه نيست. به هر حال, ما اگر بخواهيم بعض از حقايق و بله هر حقيقت را بخواهيم بفهميم, متفرع بر اين است كه

ائمه معصومين(ع)را بشناسيم. اين نته را هم عرض كنم که بعيد نيست گفته شود محدث بودن در مراحل پايينتر و ضعيفترش,
در برخ از اشخاص هم واقع م‌شود؛ بعض از داستان‌هاي كه براي بعض از علماي خيل بزرگ نقل مشود, شايد از همين



قبيل محدث بودن باشد.و صل اله عل سيدنا محمد وآلهالطاهرين. 


