
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة المسافر » صلاة المسافر (4) »

در تاریخ ۲۲ خرداد ۱۳۹۶

صلاة المسافر
جلسه 71 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث رسید به این قسمت از فرمایش امام که در کلمات مرحوم سید در عروه هم ذکر شده. بعد از اینه فرمودند در نماز قصر
علاوه بر ط مسافت باید قصد مسافت را هم داشته باشد این فرع را مطرح مکنند که اگر کس از بلدش خارج شود و منتظر
این است که کاروان بیاید و با آن کاروان سفری را برود یا رفتن سفرش را معلق مکند بر حصول امری، مثلا مگوید تا دو

فرسخ مروم و اگر فلان امر واقع شد سفرم را آغاز مکنم. اما نمداند که آیا آن کاروان مآید یا نه؟ آن امر حاصل مشود
یا نه؟ از بلد خارج مشود مگوید اگر در رأس ی فرسخ یا دو فرسخ آن کاروان آمد من سفرم را دنبال مکنم، اگر هم نیامد

.کند بر اصول عقلگردم، یا معلق مکه برم

بزناه بحث

دو مطلب باید بررس شود؛ اول اینه نمداند این کاروان مآید یا نه، منتها مگوید اگر این کاروان آمد مخواهم هشت فرسخ
را بروم. یعن خصوصیت که این فرع دارد مسئلهی تعلیق است مگوید اگر این کاروان آمد من هشت فرسخ را مروم، اما

نمداند که این کاروان مآید یا نه؟ اینجا مفرماید نماز تمام است برای اینه قصد سفرش قصد تعلیق مشود و روایات که ما
در مورد قصد خواندیم یرید ثمانیة فراسخ ظهور در قصد تنجیزی دارد. اما اگر گفت فلان شء واقع بشود من سفر مروم این

قصد مشود قصد تعلیق و ادله شاملش نمشود.

در قسمت دوم که مگویند اگر فلان کاروان آمد سفر مروم و اطمینان دارد این کاروان مآید یا مگوید اگر فلان مطلوب من
حاصل شود این سفر را مروم اطمینان هم دارد که آن مطلوب حاصل مشود. فرمودند نمازش را قصر بخواند یعن از حد

ترخص که رفت نمازش را قصر بخواند. اینجا اولا بحث علم و یقین نیست. علم و یقین آن است که در آن احتمال خلاف نباشد،
اطمینان یعن 90 یا 95 درصد، اما چند درصد احتمال خلاف و خطا در آن وجود دارد. لذا اینجا برخ از محشین عروه

حاشیهای دارند که ما مخواستیم حاشیه مرحوم آقا ضیاء را اینجا بخوانیم که نتهای در اینجا دارد.

کلام مرحوم آقا ضیاء در حاشیه عروه

ایشان در حاشیه عروه مفرمایند «ف كفاية الاطمئنان ف تحقّق موضوع القصر نظر». برای تحقق موضوع قصر (رفتن به
هشت فرسخ) اطمینان که عرض کردم ی درجه از یقین پایینتر است کاف است یا نه؟ آن هم اطمینان در موضوعات نه در

احام. ایشان مفرمایند نظر و اشال. بعد مفرماید مقصود ما از اشال این نیست که کس که اطمینان دارد اما ی مقدار
احتمال خلاف مدهد اصلا قصد از او تمش نمکند. مفرماید به نظر ما حت آدم شاک، آدم جاهل، آن هم اگر مسئلهی رجاء

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2053
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1675
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ش آدم خواهیم برویم قصد کند. یگوید به امیدی که مرود یا نه؟ مدارد که این سفر را م ش یریم یا آدمرا در نظر ب
دارد که نماز قضا بر او هست یا نه؟ مگوید به امید اینه قضا باشد نیـت قضا مکنیم قصد از آن تمش مشود.

مرحوم عراق مفرمایند اینجا نظر ما این نیست کس که اطمینان دارد یقین ندارد این آدم قصد یعن قصد هشت فرسخ از او
تمش پیدا نمکند، قصد هم از او تمش پیدا مکند مگوییم پس شما روی چه جهت این حرف را مزنید؟ مفرماید آن روایت
رفقه که در آن امام(علیه السلام) این تعبیر را کردند «لأنّهم لم يشوا ف مسيرهم» که قبلا در روایاتش هم خواندیم و توضیح دادیم

و برای جهات دیر استفاده کردیم. امام(علیه السلام) اینجا تعلیل آورد که این آدم که الآن از خفای جدران و خفاء الاذان رد
مشود از حد ترخص خارج مشود نمازش را قصر مکند برای اینه لم یشوا ف مسیرهم ش ندارد، یعن یقین دارند هشت

فرسخ را مروند.

مرحوم عراق مگوید این عبارت روایت، ظهور در اعتبار یقین به این ط مسافت دارد. در ادله، ی اموری آمده قائم مقام یقین
قرار گرفته من الاصل و الامارات، بینه و غیر بینه، ول ما دلیل نداریم که در اینجا هم و در سایر موضوعات هم، اطمینان قائم

مقام یقین است. لذا مفرماید چون دلیل نداریم که اطمینان قائم مقام یقین است، آدم که از شهرش بیرون مآید اگر یقین دارد
هشت فرسخ را مرود، از حدّ ترخص که رفت، نمازش را شسته مخواند؛ اگر یقین ندارد مگوید من اطمینان دارم و این

اطمینان هم مفرمایند ملحق به ش است همانطوری که اگر ش دارد نمتواند نمازش را شسته بخواند، اطمینان هم داشته
باشد نمتواند نمازش را شسته بخواند و باید نمازش را تمام بخواند.

مرحوم عراق ما نحن فیه را به مسئلهی قصد اقامه تشبیه مکند و مگوید در اقامهی عشرة ایام هم باید یقین داشته باشیم. در
روایاتش آمده «أيقنت أنّ لك بها مقام» باید یقین داشته باشید. ما نحن فیه هم مثل آن است باید یقین داشته باشد و اگر چیزی

ية الاطمئنان فحج فرماید «و فم ت باشد. بعد به نحو کبرای کلبخواهد قائم مقام یقین باشد فرع این است که حج
الموضوعات نظر»[1].

بررس کلام مرحوم آقا ضیاء

غیر از مرحوم عراق شخص دیری اینجا حاشیه ندارد. مرحوم سید در متن عروه مگوید اگر اطمینان دارد متواند نمازش را
شسته بخواند. امام(رضوان اله تعال علیه) در تحریر همین مطلب را دارند و غیر از سید هم شخص دیری حاشیه ندارد و

.شود که همه همین نظر را دارند الا مرحوم عراقمعلوم م

ما اشارهای کنیم به اینه جایاه اطمینان در مسئلهی حجیت چیست؟ مشهور در قطع مگویند حجیتش ذات است و نیازی به
جعل ندارد ول ما قبول نداریم. در خبر واحد و بینه و امارات و اصول عملیه و ... همه دلیل بر حجیتش داریم.

دلیل اول بر حجیت اطمینان (القای به عرف)

اگر اطمینان بخواهد حجت باشد، ما الدلیل عل حجیة الاطمینان؟ ما چه دلیل متوانیم بر حجیت اطمینان داشته باشیم؟ دو راه
را متوانیم برای حجیت اطمینان بیان کنیم: ی راه این است که بوییم چون در روایات کلمهی یقین القاء به عرف شده عرف
شامل اطمینان هم مکند. این تعبیری که گاه اوقات در کلمات برخ فقها وجود دارد که اطمینان همان علم عرف است در

.مقابل یقین عقل

فرمایند «أيقنت أنّ لك بها مقام» تو یقین داری، آیا مقصود امام از این ایقنتدر روایت قصد اقامهی عشرة ایام امام م مثلا



یقین عقل و یقین فلسف است که یقین عقل و فلسف یعن ی سر سوزن احتمال خلاف در آن وجود ندارد همان صد در صد؛
یا اینه بوییم چون القای به عرف شده و با لسان عرف صحبت مکند عرف اطمینان را یقین مداند. نمگوییم این را نازل

منزله مداند آن بحث دیری است. عرف اطمینان را ی از مصادیق یقین مداند لذا عرض کردم در کلمات فقها از آن تعبیر
مکنند به یقین و علم عرف. اگر این را گفتیم اطمینان حجیت پیدا مکند و دیر نیازی به تأیید شارع و عدم ردع شارع نداریم.

قبلا در مباحثمان گفتیم اگر پای مفهوم شناس به میدان آمد، عرف مگوید این لفظ ظهور در این معنا دارد. مثلا اگر در
فتیمموا سعیداً طیبا، عرف بوید سعید مطلق تراب است، مطلق ما عل وجه الارض است، خاک و غیر خاک، روی خاک

مشود تیمم کرد روی سن و هر چه که روی زمین هست مشود تیمم کرد. هیچ فقیه نمگوید آقا این عرف را شارع امضا
کرده یا نرده؟ در تشخیص مفاهیم این نته را در ذهن بسپارید نیازی به امضای شارع یا عدم ردع شارع نیست. این راه اول را
هم که ط کردیم همین است، مگوییم کلمه یقین مر در روایات وارد نشده؟ ما قرینهای هم نداریم که امام(علیه السلام) از این
یقین همان یقین عقل و فلسف را اراده کرده! عرف یقین را اعم از یقین فلسف مداند، شامل اطمینان هم مداند پس اطمینان

ی از مصادیق یقین است و از این راه مسئله را حل مکنیم.

مثلا جنس تلف شده، صاحبش مگوید قیمتش صد هزار تومان است. کس که تلف کرده مگوید 50 هزار تومان است، این را
مبرند سراغ عرف، عرف مگوید قیمتش 50 هزار تومان است، هیچ فقیه نمگوید حالا که عرف معین کرد ببینیم شارع هم

تأیید مکند یا نه؟ برای اینه مرجع در تعیین قیم عرف است. عرف قیمت را مشخص مکند و مگوید این شء تلف شده
قیمتش در نزد ما اینقدر است. اینجا باید همین قیمت پرداخت شود و دیر نیازی نیست به اینه آیا شرع این را تأیید کرد یا آیا

عقل این را تأیید کرد یا نه؟

ما مگوییم اگر در روایات کلمهی یقین آمده این کلمه یقین چون به عرف القاء شده، یعن آنچه در نزد عرف یقین است، عرف
هم یقین عقل و صد در صد را یقین مداند و هم اطمینان را یقین مداند. مگوید به نظر من اطمینان همین است و ی از
مصادیق یقین است. روی این بیان استدلال تمام است و به نظر ما این استدلال هم تمام است. عرف اطمینان را از مصادیق

یقین مداند. در بعض از کلمات مرحوم والد ما(رضوان اله تعال علیه) این تعبیر آمده که اطمینان ی از مصادیق یقین است
منتها این استدلال به این بیان را ندیدم اما این تعبیر هست.

کلام مرحوم فاضل در بحث و بررس آن

مرحوم والد ما در تفصیل الشریعه راجع به اطمینان مفرماید «لأنّه عند العرف و العقلاء علم و يعامل معه معاملة العلم» منتها
ایشان دنبالهاش را آورده «و الشارع لم يردع عنه» که ما با آن مخالفت کردیم.[2] اینه من عرض کردم برای رد این قسمت از

فرمایش ایشان بود. اینجا نیاز ندارد به اینه شارع امضا کند یا شارع ردع نند.

دلیل دوم بر حجیت اطمینان (بنای عقلاء)

دلیل دوم را که عرض کنم این جهت خوب روشن مشود. دلیل دوم حجیت اطمینان اینه مگوییم عقلا در امورشان اطمینان
را نازل منزلهی یقین مدانند. مگوییم بنای عقلا بر این است که اگر در ی جا اطمینان هم پیدا کردی نازل منزلهی یقین است.

بعد باید بوییم این بنای عقلا شارع امضا کرده یا نرده؟ ردع کرده یا نرده؟ این نیاز به عدم ردع شارع دارد یعن اگر دلیل ما
بنای عقلای باشد نیاز به این دارد که شارع ردع نرده باشد. اگر دلیلمان تشخیص ی مفهوم و ی معنای عند العرف است

این نیازی به ردع و عدم ردع ندارد. در دلیل اول ما مسئله بنای عقلا را که مطرح نردیم و گفتیم این لفظ ظهور در این معنا
دارد.



در آیه جلباب ببینید «يا ايها النَّبِ قُل زْواجِكَ و بناتكَ و نساء الْمومنين يدْنين علَيهِن من جلابِيبِهِن»[3] جلباب چیست؟ باید برویم
سراغ عرف و ببینیم عرف جلباب را چه مداند؟ جلباب را آن پارچه سراسری مداند که از سر تا پا گرفته شود، به مقنعهی بلند

هم اگر معنا بشود غلط است! از جاهای که مرحوم آقای مطهری(رضوان اله تعال علیه) فرمایششان مناقشه دارد همین
جاست. جلباب آن لباس سرتاسری است و لذا ی وقت من به مرحوم والدمان یا حت به فرمایش امام، اینها که مفرمودند

چادر حجاب برتر است عرض مکردم چرا برتر مفرمایید؟ فرمودند تعین دارد.

جلباب یعن چادر، اگر کس مفهوم عرف و حت لغوی جلباب را در اشخاص، در لغت عرب و فارس، فرهن معین و
گویند چادر کجای قرآن آمده؟ جلباب یعنزنها م اوقات بعض چادر. گاه کتابهای مقامات حریری ببیند، جلباب یعن
چادر. جلباب پارچهای بوده که از سر تا روی پای زن را مپوشانده. راجع به حضرت زهرا(علیها السلام) که حضرت بعد از

اینه مقنعهی خودشان را سر کردند دنبالش دارد «لاثت خمارها»[4] خمار همان مقنعهی بلند است، «و اشتملت بجلبابها»
جلباب یعن چادر.

پس ما دو راه برای حجیت اطمینان ذکر کردیم، ی راهش نیاز به عدم ردع شارع ندارد ول راه دوم نیاز به امضا یا عدم ردع
شارع دارد. کلام مرحوم آقا ضیاء را ببینید، فردا باید در این مناقشه و بحث کنیم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

ّتمش تحقّق موضوع القصر نظر لأمن جهة دخله ف كفاية الاطمئنان ف ج3، ص: 424: ف ،(المحش) [1] ـ العروة الوثق
القصد إل المسافة كيف و كثيراً ما يتمشّ القصد من الجاهل و الشاكّ بمحض رجاء المسافة بل من جهة قوله ف النص لأنّهم لم

يشوا ف مسيرهم اعتبار اليقين علاوة عن القصد المزبور ف موضوع القصر كاعتبار اليقين بمقام العشرة ف إقامة العشرة
ية الاطمئنان فحج يته و فء آخر مقام هذا اليقين فرع حجأيقنت أنّ لك بها مقام و من المعلوم أنّ قيام ش (لامعليه الس) لقوله

الموضوعات نظر.
[2] ـ تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ القضاء و الشهادات، ص: 56: ... و أما حجية الاطمئنان؛ فلأنّه عند العرف و

العقلاء علم، و يعامل معه معاملة العلم، و الشارع لم يردع عنه...
[3] ـ احزاب، 59.

[4] ـ بلاغات النساء، ص: 23.


