
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۱۸ اردیبهشت ۱۳۹۶

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 111 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چند نته در تمیل مباحث جلسه قبل

عرض کردیم مرحوم نراق قائل به این است که قاعدهی ید نسبت به منافع جریان ندارد و فقط نسبت به اعیان جریان دارد.
ایشان غیر از آن اشال عقل که در مستند تعبیر کردند به اشال ثبوت، که ذکر کردیم و جواب دادیم مفرمایند در مقام اثبات
این روایت موثقهی یونس به یعقوب که در او این تعبیر آمده «من استول عل شء منه فهو له» ضمیر منه به متاع برمگردد و

در نتیجه موضوع قاعدهی ید فقط اعیان است.

دیروز عرض کردیم متوانیم در مورد کلمهی متاع بوئیم مطلق مال. درست است استعمال متاع در اعیان زیاد است اما متاع
یعن آنچه به عنوان مال قرار داده مشود، عرف ناه مال به او مکند این اولا ، حالا اگر گفتیم نه، متاع همان عروض است و
اگر آمدیم این حرف را زدیم روشن است که اینجا القاء خصوصیت وجود دارد یعن ،قابل اشاره است مثلا ء خارجهمان ش

ما وقت این جمله را به عرف القاء مکنیم عرف ملاک را استیلا مداند. اگر بخواهیم خیل جمود کنیم باید بوئیم حتماً پس
قاعدهی ید در متاع البیت هم باید جاری باشد در حالیه کس ملتزم به این نمشود حت مرحوم نراق. پس همان طوری که از
بیت بودن به راحت القاء خصوصیت مکنیم اگر کلمهی متاع را بپذیریم که در خصوص شء خارج و اعیان است از این هم

القاء خصوصیت مکنیم. به ملاک اینه پیداست من استول، استیلا ملاک است، این استیلا تمام الموضوع است برای اینه آن
مستول علیه مل مستول باشد، اینجا القاء خصوصیت ی امر عرف است و القاء خصوصیت هر جا که عرفیت داشته باشد

آنجا قابل قبول هست.

اما راجع به روایت حفص بن قیاس؛ در آنجا تعبیر شء آمده ول نراق مگوید گرچه در صدر روایت تعبیر شء آمده و شء
اعم است از عین و منفعت، اما در ادامه روایت کلمهی «تشتری» دارد و شراء فقط متعلق به اعیان است لا بالمنافع. بعد نراق

مگوید امر دایر است بین «ان يون المراد من العام هو هذه الافراد» بوئیم آن شیئ که اول هم آمده مراد خصوص اعیان
است که قابل شراء باشد؟ یا آن را به عنوان عام قرار بدهیم ضمیر من باب الاستخدام به بعض از افراد عام برگردد، «أو يون

استعمال الضمير من باب الاستخدام، فلا أقل من صيرورة اللام مجملا»، ایشان مفرماید کلام مجمل مشود.

دارد استخدام را بپذیریم. وقت الهست و در کلمات رایج است چه اش صناعت ادب ه استخدام یعرض ما این است با این
راه وجود دارد ما کلمهی شء را بر عمومیتش ابقاء کنیم حالا در شراء به خاطر خصوص شراء میوئیم به عین برگردد و

استخدام هم در اینجا باشد. لذا اینجا هم باز اجمال در کار نیست.
 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ال مرحوم سید یزدی به مرحوم نراقاش

در ادامه مطالب در کتاب منتق آورده شده که مناسب است ذکر کنیم؛ ی مطلب اشال است که مرحوم سید یزدی در کتاب
القضا به مرحوم نراق دارد. مطلب دوم اشال است که بحر العلوم به مرحوم نراق دارد. مطلب سوم اشال است که مرحوم

محقق اصفهان به نراق دارد.

مرحوم سید یزدی در کتاب القضا دو اشال به نراق دارد. در اشال اول مفرماید شما گفتید استیلاء بر منافع معقول نیست
ول همان طور که استیلاء بر اعیان داریم استیلاء بر منافع هم داریم. مثلا مزرعهای داریم که موقوف بر علماست ول خود
مزرعه در ید متول است. متول این مزرعه را آبیاری مکند و حفظ مکند در ید او هست. اما منافع این مزرعه را مبرند

خدمت علما و علما استیلا بر منافع پیدا مکنند در حال که استیلاء بر عین ندارند.

در جواب اشال سید مگویند آنچه نراق اشال مکند منفعت تدریج الوجود است ول منفعت که شما مثال زدید کالاعیان
شده. در این گونه منافع مرحوم نراق حرف ندارد مثل بحث اجاره. در اجاره که ی منفعت تدریج الوجود است نراق آمده

اشال کرده و الا این منفعت خودش در حقیقت عین است و همان طوری که استیلاء بر سایر اعیان هست بر این هم استیلا
حاصل شده. به نظر ما این اشال وارد است یعن این اشال مرحوم سید یزدی به مرحوم نراق با این جواب کاملا رفع

مشود.

اشال دوم که سید دارد ی اشال نقض بر مرحوم نراق است و آن نقض به حق الاختصاص است. سید مفرماید «كما
يتصور الاستيلاء عل حق الاختصاص كما ف العين الموقوفة المختصة بأربابها». عین که مال موقوف علیهم است چطور

موقوف علیه استیلای بر این حق الاختصاص دارند؟ یعن در عرف هم که مراجعه کنیم مگویند موقوف علیه نسبت به این زمین
موقوفه بر حق اختصاص وقف استیلا دارند. پس مرحوم سید مفرمایند همان طوری که نسبت به حق الاختصاص استیلا معنا

دارد نسبت به منافع هم باید استیلا معنا داشته باشد. چون حق الاختصاص ی مرتبهی ضعیفتر از منافع هم باشد و اگر حق
الاختصاص متعلق برای استیلا قرار مگیرد منافع را شما چرا مرحوم نراق از آن استیحاش دارید.

نسبت به اشال دوم سید برخ ایراد کردند و جواب دادند و از مرحوم نراق دفاع کردند و گفتند «الاستيلاء عل الأعيان تختلف
آثاره باختلاف الأعيان». اثر استیلاء بر دار مل عین هست. استیلاء بر موقوفه اختصاص این موقوفه به مستول است، استیلاء

بر ارض محجره اولویت این شخص محجر نسبت به این ارض است لذا جواب دهنده مگوید تمام اینها از باب استیلای بر عین
است. در مقابل سید جواب داده شده که حق الاختصاص ی از انواع استیلاء بر عین است منته ی استیلاء بر عین نتیجهاش

ملیت این عین است و ی استیلاء نتیجهاش اختصاص مستول به موقوفه است و ییش هم اولویت است اما تمامش از
مصادیق استیلاء بر عین است نه اینه بوئیم ی جا استیلا بر عین است و ی جا استیلا بر حق است و ی جا استیلا بر

منافع است، تمام اینها را از مصادیق استیلای بر عین قرار دادند.

صاحب کتاب منتق این جواب از اشال دوم سید را مفرماید «لا يمن الالتزام به» چون مفرماید مرحوم سید در اوایل
کلامش به مضمون این ایراد تصریح کرده یعن خود مرحوم سید توجه به این دارد. سید مگوید استیلاء بر عین در موارد

مختلف، مختلف مشود و آثار مختلف دارد لذا مگوید باید مقصودش از این ایراد ی چیز دیری باشد، مفرماید «و یمن أن
یرید» یعن سید یزدی از کلام خودش «ان حق الاختصاص نوع من أنواع الملية كملية العين و ملية المنفعة و ملية الانتفاع.

فمتعلق حق الاختصاص من سنخ متعلق ملية المنفعة. و بعبارة أخرى: ان الاختصاص من سنخ المنفعة، فما يثبت حق
الاختصاص باليد عل العين الموقوفة‐ مثلا‐ فذلك تثبت ملية المنفعة بالاستيلاء عل العين».

در توضیح توجیه صاحب منتق از مرحوم سید دارند باید بوئیم ایشان مفرمایند مرحوم سید مخواهد بوید حق



الاختصاص نوع از ملیت منفعت است. سه جور ملیت داریم ی ملیت عین، ی ملیت منفعت و ی ملیت انتفاع.
البته اول عبارتشان مگویند ی نوع از انواع ملیت ظاهرش این است که نوع چهارم بشود، بوئیم ملیت چهار نوع است:

خواهند حق الاختصاص را نوعدهند میت عین، منفعت، انتفاع و حق الاختصاص. اما در ادامهاش طوری که توضیح ممل
از ملیت المنفعة قرار بدهند مگویند به همان نحوی که ملیت منفعت تصویر مشود، ملیت حق الاختصاص هم تصویر

مشود، متعلق ملیت منافع هر چه هست متعلق ملیت حق الاختصاص هم همان است و بعد تصریح مکنند «الاختصاص
من سنخ المنفعة فما یثبت حق الاختصاص بالید عل العین الموقوفه فذل تثبت ملیة المنفعة بالاستیلاء عل العین» همان
طوری که در مل موقوفه حق الاختصاص ثابت است در سایر موارد هم ملیت منفعت به سبب استیلاء بر عین ثابت است.

اینه فرمودند مرحوم سید به ایراد در کلامش توجه دارد و لذا این جواب درست نیست مطلب قابل قبول نیست. سید به ایراد
توجه داشته و بعد خواسته ی راه دیری را ط کند، غفلت کرده از اینه همان ایرادی که خودش در کلامش توجه داشته

نسبت به این راه شامل این راه مشود. ثانیاً ما باشیم و ظاهر عبارت سید، ظاهر عبارتش این است که حق الاختصاص چیزی
غیر از مسئلهی ملیت منفعت است. ظاهر عبارت سید این است که امر رابع داریم که به نام حق الاختصاص و این اضعف
مراتب است بر این اضعف مراتب استیلا صدق مکند و اگر استیلا بر اضعف مراتب که حق الاختصاص است صدق کرد به

طریق اول باید بر منفعت صدق کند.

در جواب ایشان اضطراب است. اول مگویند حق الاختصاص نوع من انواع الملیه ظهور در این دارد که شق رابع است بعد
در ادامه کلام مگویند این هم من سنخ المنفعه و تصریح دارد الاختصاص من سنخ المنفعه، اختصاص غیر از ملیت منفعت

است و ما در مسئلهی تحجیر زمین وقت بوئید اولویت پیدا کرد اینجا الآن مال منافع نشده، با این تحجیر نه مال زمین است
و نه مال منافع است، حالا یا مگوئیم ی حق الاختصاص پیدا مکند ویا مگوئیم اولویت پیدا مکند، اگر خواستیم بین

اولویت و اختصاص هم فرق قائل شویم.

به نظر مرسد همان طوری که آن جواب از ایراد اول سید درست بود این جواب هم از ایراد دوم سید درست است و این دو
ایراد سید بر مرحوم نراق وارد نیست[1].

ال مرحوم بحرالعلوم به مرحوم نراقاش

صاحب بلغة الفقیه در مقابل مگوید «ان قبض المنافع بقبض العين» جناب نراق شما که اشال عقل مکنید و مگوئید
استیلاء بر منافع معنا ندارد آیا منافع تحت القبض در مآید یا نه؟ بله. به چه وسیله در مآید؟ به وسیله قبض العین، مستأجر

خانه را که قبض کرد مگوئیم منافع تحت قبض المستأجر است. در ادامه مگوید در باب اجاره مگوئیم موجر به مجرد اینه
مستأجر خانه را قبض کرد متواند مال الاجاره را مطالبه کند. مادام که مستأجر قبض نرده هنوز چیزی دستش نیامده،

منفعت در اختیارش نیست تا موجر بخواهد مطالبهی اجرت کند، چه زمان متواند مطالبهی اجرت کند؟ مادام که خانه را
قبض کرده باشد.

گوئیم قبض المنفعه به قبض العین است و آقایان در باب اجاره فتوا دادند تا مادامگوید همین که مدر نتیجه صاحب بلغه م
که مستأجر قبض المنفعه نرده موجر نمتواند مطالبهی اجرت کند و قبض المنفعه به قبض العین است تا قبض العین کرد

موجر مآید مطالبهی اجرت مکند، پس استیلای بر منفعت و قبض المنفعه همه معنا دارد منته به تبع قبض العین است. این
را هم ما اضافه مکنیم حتماً مرحوم بحر العلوم صاحب بلغه مگوید تبع یا استقلال بودن نقش در مسئله ندارد. شما اگر

اثبات کنید استیلاء بر منفعت لا استقلالا و لا تبعاً محال است، حرف شما درست است اما ما مگوئیم به تبع قبض العین امان
دارد[2].



اشال مرحوم اصفهان به مرحوم بحرالعلوم

صاحب منتق مطلب را از مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) ذکر مکنند و مگوید متواند به عنوان اشال بر
صاحب بلغة الفقیه مرحوم بحر العلوم باشد. خلاصهی اشال اینه مرحوم اصفهان مفرماید ملیت نسبت به اجرت به مجرد
العقد است. به هیچ وجه در ملیت عوض یا معوض در هیچ معاملهای از معاملات قبض و اقباض دخالت ندارد. فقط در نقدین
و صرف و سلم استثنا شده ول در سایر معاملات ملیت طرفین به ملاک العقد، به ملاک المعامله است، به مجرد اینه معامله

تمام شد بایع مال ثمن است، مشتری هم مال مثمن است و مدانید این ملیت آثاری هم دارد از نماءات و غیر نماءات که
در جای خودش ملاحظه کردید. بعد مگویند قاعده این است (مرحوم اصفهان) ی التزام ضمن وجود دارد و آن التزام

ضمن این است که هر کدام مگویند تا قبض و اقباض نشود ما قبول نداریم، ی التزام ضمن است و اینه این وقت ثمن را
بدهد که او مثمن را بدهد، او هم وقت مثمن را بدهد که ثمن را بیرد، ول مگویند این التزام ضمن در غیر اجاره موجود است

اما در اجاره نیست.

ایشان مگوید اولا پس قاعده این است که به مجرد المعامله مقتضای قاعده جواز المطالبه بالاجره است «لأن الموجر يملك
العوض بالمعاملة، كما ان المستأجر يملك المعوض» که همان منفعت است. «فالحم بعدم جواز المطالبة بالعوض ف سائر

المعاملات قبل الإقباض حم عل خلاف القاعدة». در بیع و در هر جای اگر گفتیم قبض از اقباض مطالبه جایز نیست این بر
خلاف قاعده است و بر وفق قاعده نیست. ول در سایر معاملات قاعده این است. اما اگر کس گفت در آنجا چرا هر کدام

مگویند شما تا عوض را نده من معوض را نمدهم؟ مگویند «من باب الالتزام الضمن من كلا المتعاقدين عل ان التسليم
بعد الإقباض.فيقتصر فيه عل مورده». هر جای که این التزام ضمن وجود داشت «و هو غير الإجارة، فانهم حموا فيها بعدم

جواز المطالبة بالأجرة قبل التمين من استيفاء المنافع». فقها در باب اجاره گفتهاند قبل از اینه مستأجر تمن از استیفای
خانه است یا مانع دم منافع داشته باشد موجر حق مطالبهی اجرت را ندارد. ولو مستأجر خانه را قبض کرده اگر غاصب

وجود دارد، برق ندارد، آب ندارد، تمن از استیفای منافع ندارد، آقایان مفرمایند در خصوص باب اجاره قبل از آنه مستأجر
تمن از استیفا پیدا کند موجر حق مطالبهی اجرت را ندارد، لذا در خصوص باب اجاره مسئله تمین است. البته صاحب

منتق مگوید به نظر ما در همه معاوضات همینطور است و اختصاص به اجاره ندارد.

خلاصهی جواب این است که مطالبهی مطرح شده که موجر قبل از آنه منفعت در اختیار مستأجر قرار بیرد نمتواند
مطالبهی مال الاجاره کند یا مطالبهی اجرت کند، برای این است که ملاک در باب اجاره این است که مستأجر تمن از

در اینجا وجود دارد و الا قاعده این است که بمجرد العقد هر کدام از دو طرف مال استیفای منافع پیدا کند چنین ملاک
مشوند[3].

کلام مرحوم اصفهان بررس

به نظر ما این جواب ضربهای به کلام بلغة الفقیه نمزند و این اشال بلغه بر نراق وارد است. صاحب بلغه مگوید قبض
منفعت به قبض العین است منته ی شاهدی مآورد مگوید تا مادام که قبض العین نشده موجر نمتواند مطالبهی اجرت
کند و آقایان فقها در باب اجاره چنین فتوای دادند معلوم مشود تا قبض العین نشود قبض المنفعه نشده. این شاهد بر خلاف
قاعده است، موافق با قاعده است کاری به این نداریم. قاعده این است که بمجرد العقد مال است بمجرد العقد مال نیست!
التزام ضمن است کاری به اینها نداریم! آنچه صاحب بلغه مگوید ی مطلب عرف روشن است و متوقف بر است فتوا هم
نیست  مگوید جناب نراق قبض المنفعه بتبع قبض العین است و همان طوری که استیلای بر عین هست استیلای تبع بر

منفعت هم حاصل است و هذا المقدار کافٍ در اینه موضوع استیلای در منفعت محقق مشود، دیر نیازی به این نات که
ایشان اضافه کردند نبوده.



به مرحوم نراق ال مرحوم اصفهاناش

ال وجود دارد. نراقنای خانه از منافع خانه باشد اشه سفرماید در اینم (ه مقامه الشریفال اعل)مرحوم محقق اصفهان
الوجود است و هنوز موجود نشده چیزی که موجود نیست استیلای بر او معنا ندارد. مرحوم اصفهان تدریج نگوید سم

مفرماید اشتباه شما همین است که سنا را جزء منافع خانه قرار دادید و بعد مگوئید استیلای بر سن معنا ندارد.

اصفهان در توضیح مفرماید منافع اعیان «حيثيات و شئون قائمة بها و موجودة بوجودها» منفعت ی حیثیت است که از
شئون عین و قائم به عین است که به وجود العین موجود است. پس سنای خانه از منافع دار نیست.

به اصفهان عرض مکنیم پس منفعت دار چیست؟ مگوید حیث مسنیت، حیثیت مسنیت یعن اینه این خانه قابلیت سنا
را دارد. حیثیت مسنیت غیر از سنای بالفعل است. بعد مگوید اگر خانهای را گرفتید که اصلا از بالا و پائین و دیوار و همه
جا عیب و رطوبت و جانوران و ... حیثیت مسنیت ندارد. چنین اجارهای معلوم نیست درست باشد چون حیث مسنیت در

آن نیست. حیث مسنیت آن است که همراه با عین است موجودةٌ بوجود العین. مرحوم اصفهان مگوید سنا از اعراض
فاعل است، از اعراض ساکن است و ربط به خانه ندارد[4].

به مرحوم اصفهان ال مرحوم صاحب منتقاش

صاحب منتق در اشال بر مرحوم اصفهان مفرماید «و لا يخف ان المراد من المسنية الت تون ه منفعة الدار إن كان هو
قابلية الدار للسن، فهم لا يلتزمون بون المنفعة ه القابلية، و ان كان هو المسنية الفعلية». این مشود تدریج الوجوب،
اشال صاحب منتق ،اگر بحث را مبرید روی قابلیت آقایان ملتزم نیستند، اگر بحث را مبرید روی منفعت فعلیه، این هم

تدریج الوجود است این اشال را در اینجا وارد مکنند.

جواب این است که چرا آقایان قائل به این نباشند، ما الآن مثال زدیم اگر ی خانهای قابلیت برای مسنیت ندارد اینجا اجارهاش
باطل است یعن اینه شما مگوئید آقایان قائل نیستند و ملتزم نیستند با این فرع فقه چار مکنید؟ لذا اصفهان مخواهد به
مرحوم نراق بوید اگر ما منفعت دار را این قرار دادیم، این قابلیت برای سونت است. بعد طبق این بیان اصفهان که ما اینرا

مپذیریم، طبق این بیان اصلا دیر مسئلهی تدریجیت در منافع معنا ندارد، طبق این بیان اصفهان منفعت موجودةٌ بالفعل
منته به تبع وجود العین است دیر تدریج بودن در منافع به طور کل کنار مرود.

به نظر ما علایحال حیثیت مسینه، اینه ایشان گفتند لا یلتزمون بها، این فرع فقه را ببینید که اگر ی خانهای را آب گرفته
مال آمد اجاره داد اجارهاش درست است یا نیست؟ فرض کنید آب هم قابل برطرف کردن نیست! مگوئیم آن منفعت خودش

را هم ندارد، فرض کنیم اصلا تا آخر در این خانه آب هست، در شمال هستید و ..[5].

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

-3 الفقيه السيد محمد كاظم. العروة الوثق ج 7، ص: 47و 48 به نقل از  الطباطبائ ،(الأصول منتق) [1] ـ القواعد الفقهية
122- الطبعة الأول.: و قد أورد عليه السيد الطباطبائ(قدس سره) ف كتاب القضاء، بوجهين:الأول: انه يمن تصور الاستيلاء

عل المنافع مستقلا عل الاستيلاء عل الأعيان كالمزرعة الموقوفة عل العلماء و السادة مع كون العين بيد المتول و صرف
حاصلها و منافعها فيهم، فان لهم الاستيلاء عل المنافع المرسلة إليهم.الثان: النقض عليه بحق الاختصاص، فما يتصور



المنافع.و قد أورد عل العين الموقوفة المختصة بأربابها، كذلك يتصور الاستيلاء عل حق الاختصاص كما ف الاستيلاء عل
الوجه الأول: بان المراد من المنافع الت ه موضوع البحث ما يقابل الأعيان، و ه الت تون تدريجية التحقق و معدومة الوجود
فعلا، و المنافع المذكورة المستوفاة من المزرعة الموقوفة داخلة ف الأعيان، و ان أطلق عليها لفظ المنفعة باعتبار استخراجها من

عين أخرى.و أورد عل الوجه الثان: بان الاستيلاء عل الأعيان تختلف آثاره باختلاف الأعيان، و الاستيلاء عل الدار اثره ملك
العين و عل الموقوفة اختصاصها بالمستول، و عل الأرض الحجرة أولويته بها فالل من باب الاستيلاء عل الأعيان لا الاستيلاء
الوجه الثان ن الإيراد علالوجه الأول فلا شبهة فيه كما هو واضح.و ل الحق بأنحائه أخرى.أما الإيراد عل العين تارة و عل عل
لا يمن الالتزام به، لأنه(قدس سره) يصرح ف أوائل كلامه بمضمون الإيراد، فلا وجه للإيراد به عليه، إذ منه يعلم إرادة شء آخر
من نقضه لا يتوجه عليه هذا الإيراد.و يمن ان يريد من كلامه: ان حق الاختصاص نوع من أنواع الملية كملية العين و ملية

المنفعة و ملية الانتفاع. فمتعلق حق الاختصاص من سنخ متعلق ملية المنفعة. و بعبارة أخرى: ان الاختصاص من سنخ
المنفعة، فما يثبت حق الاختصاص باليد عل العين الموقوفة‐ مثلا‐ فذلك تثبت ملية المنفعة بالاستيلاء عل العين، إذ لا فرق

بينهما.
[2] ـ القواعد الفقهية (منتق الأصول)، ج 7، ص: 48 به نقل از بحر العلوم بلغة الفقيه 3- 315- الطبعة الأول: و قد ذكر

صاحب البلغة(قدس سره)‐ كما ح عنه: ان قبض المنافع بقبض العين، بدليل جواز مطالبة الموجر للمستأجر بالأجرة بمجرد
القبض، فما لم يقبضه المنفعة لم ين له المطالبة بالأجرة، لأن المعاملة قد وقعت عل المنفعة.

[3] ـ القواعد الفقهية (منتق الأصول)، ج 7، ص: 48: و فيه:‐ كما ذكره المحقق الأصفهان(قدس سره) ‐كما ح عنه‐ ان
مقتض القاعدة جواز المطالبة بالأجرة بمجرد المعاملة، لأن الموجر يملك العوض بالمعاملة، كما ان المستأجر يملك المعوض‐
و هو المنفعة‐ بها أيضا. فالحم بعدم جواز المطالبة بالعوض ف سائر المعاملات قبل الإقباض حم عل خلاف القاعدة و ليس
عل وفقها، من باب الالتزام الضمن من كلا المتعاقدين عل ان التسليم بعد الإقباض.فيقتصر فيه عل مورده و هو غير الإجارة،

فانهم حموا فيها بعدم جواز المطالبة بالأجرة قبل التمين من استيفاء المنافع لا قبل قبض المنفعة.فصحة المطالبة بالأجرة حين
قبض العين انما هو من جهة حصول التمين عل الاستيفاء لا من جهة إقباض نفس المنفعة.بل هذا الوجه جار ف سائر

المعاوضات، فان صحة المطالبة بالعوض فيها متوقفة عل التمين من استيفاء المعوض لا عل قبضه، فالتفت.
[4] ـ القواعد الفقهية (منتق الأصول)، ج 7، ص: 48 و 49: و قد أفاد المحقق الأصفهان ف رد ما ذكره الفاضل النراق: ان

،الفاعل بالمعن نحد وجود المقبول بوجود القابل، و اما الس منافع الأعيان حيثيات و شئون قائمة بها و موجودة بوجودها عل
فه من أعراض الفاعل لا من منافع الدار. فحيثية المسنية ه منفعة الدار، و ما دامت الدار عل هذه الصفة تون المنفعة مقدرة

الوجود عند العقلاء، فتقبل كل صفة اعتبارية من الملك و الاستيلاء.
[5] ـ القواعد الفقهية (منتق الأصول)، ج 7، ص: 49: و لا يخف ان المراد من المسنية الت تون ه منفعة الدار إن كان هو

قابلية الدار للسن، فهم لا يلتزمون بون المنفعة ه القابلية، و ان كان هو المسنية الفعلية فه مضافا إل انها من شئون
الفاعل تدريجية الحصول، فتون معدومة.و التحقيق ان يقال: ان بناء العقلاء عل ملية المنفعة عند الاستيلاء عل العين بحيث
يعدونها من شئون الاستيلاء عل العين مما لا إشال فيه و لا ريب يعتريه، سواء ف ذلك كون العين مملوكة للمستول أو غير

مملوكة له.فلا يهمنا كثيرا معرفة قبول المنفعة للاستيلاء و تصوير المنفعة بشل يقبله بعد البناء المذكور من العقلاء.و قد يون هذا
البناء منهم لبنائهم عل تحقق الاستيلاء عل المنفعة، أو لأجل غلبة ملية المنفعة عند الاستيلاء عل نفس العين فتدبر جيدا و لا

تغفل.


