
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۰۱ اردیبهشت ۱۳۸۷

بحث ظن
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عرض كرديم بر حسب آنچه در كتاب موقف الرافضه آمده که از كتاب سقيفه سليم بن قيس هلال نقل كرده است روايات را كه
ظهور و بله تصريح دارد به اينه در قرآن كريم تحرف واقع شده است؛ دو روايت نقل كرده كه آنها را خوانديم؛ بعد م‌گويد:
فف هذين الخبرين و غيرهما من الاخبار الثيرة الت رواها سليم بن قيس ف كتاب هذا التصريح بوقوع التحريف ف القرآن
الريم در اين روايات تصريح شده كه در قرآن كريم تحريف واقع شده است. حالا ما باشيم و اين دو روايت كه خوانديم و اين
شخص مجهول العنوان نقل كرده است، سؤال اين است که كجاي اين دو روايت تصريح به وقوع تحريف در قرآن كريم دارد؟.

مضمون هر دو روايت اين بوده است كه در نزد اميرالمؤمنين(ع) قرآن بوده که آن حضرت بعد از وفات پيامبر اکرم(ص)
جمعآوري کرده و آنها را به خليفه اول و دوم عرضه كرده است. كجاي اين روايات تصريح به اين دارد كه در قرآن كريم تحريف

واقع شده است؟

نتهي قابل تأمل اين است که اگر واقعاً در قرآن، در زمان خود صحابه، بعد از پيامبر، اميرالمؤمنين اضافها‌ي فرموده بود يا از
قرآن چيزي را کم کرده بود، چطور م‌آيد به ابابر و عمر م‌فرمايد اين قرآن است كه من جمع كردم؟. بنابراين، معلوم مشود

که اين قرآن از نظر اصل قرآن بودن، تفاوت با قرآنهاي موجود و در اختيار ديران نداشته است؛ که اگر واقعاً تفاوت داشت،
بايد ابوبر و عمر م‌گفتند اين قرآن غير از قرآن است كه بر پيامبر نازل شده است؛ در حاليه عمر در جواب گفت: آنچه نزد

خود ما هست، ما را از قرآن تو بنياز م‌كند؛ يعن م‌خواهد بويد از نظر اصل آيات قرآن، با آيات قرآن شما فرق ندارد. اين
يك نتهي بسيار مهم است كه اگر خود اينها دقت در آن كنند، مفهمند که تحريف در آن قرآن نبوده است. بعد م‌گويد: و هو

ما يؤكد أنه يقول بتحريف القرآن الريم كه بطلان اين مطلبش روشن شد و عرض كرديم.

تحقيق نسبت به رد و قبول کتاب سليم

اما نته‌ي مهم اين است كه اين شخص مراجعه نرده، ببيند آيا كتاب سليم بن قيس هلال از نظر اماميه مورد قبول است يا نه؟
برق در مورد سليم بن قيس هلال نوشته است من الأولياء من أصحاب أميرالمؤمنين(ع) و إمام الحسن و إمام الحسين و إمام

السجاد و إمام الباقر(ع) اولا روي كلمه «اولياء» در رجال بحث است که آيا دلالت بر تعديل دارد يا نه؟ بسياري از علما
مگويند که اين تعبير دلالت بر تعديل ندارد؛ فوقش اين است که فقط بر مدح دلالت مکند؛ اگر راوي امام باشد, خبر, خبر

قوي م‌شود, و  اگر راوي غير امام باشد, خبر, حسن م‌شود. پس در اين که خود سليم بن قيس ممدوح است, بحث نيست و
ترديدي وجودندارد؛ اما همه حرف در كتاب اوست که آيا مورد قبول علماي اماميه هست يا نه؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نظرات علما در مورد کتاب سليم بن قيس

ابن غضائري م‌گويد و التاب موضوع لا مرية فيه اين كتاب مجعول است و دو شاهد براي آن ذکر مکند؛ شاهد اول اينه در
اين كتاب نوشته محمد بن اب بر وقت كه ابو بر در حال احتضار و و فات بود, رفت پدرش را موعظه كرد؛ در حال كه

محمد بن اببر در آن زمان سه سال بيشتر نداشت؛ چطور يك بچه سه ساله م‌تواند برود موعظه بند؛ و شاهد دوم آن که در
اين کتاب نوشته شده است که ائمه سيزده نفر هستند و نه دوازده نفر. اين دو را شاهد گرفته است بر اين كه اين كتاب مجعول

است. مرحوم شيخ مفيد در كتاب تصحيح الاعتقاد م‌گويد ان هذا التاب غير موثوق به اين كتاب مورد اعتماد ما نيست، و قد
حصل فيه تخليط و تدليس در آن تخليط و تدليس وجود دارد. سابق بر اين نيز عرض کردم که در زمان ما به خاطر وجود چاپ,
امان تدليس کمتر است؛ اما در زمان قديم, اينطور نبوده و كس كه م‌خواسته كتاب سليم را داشته باشد, م‌رفت کتاب را از

كس كه داشت مگرفت و آن را استنساخ مکرد و از روي آن منوشت.

مرحوم شيخ مفيد در ادامه م‌گويد: فينبغ للمتدين ان يجتنب العمل بل ما فيه و لا يعول عل جملته آدم متدين نبايد به همه
آنچه كه در اين كتاب آمده است, عمل و اعتماد كند و التقليد لرواته نبايد هر حديث كه در اين كتاب آمده است را نقل كند و

اليفزع ال العلماء فيما تضمنه من الاحاديث و شخص بايد پناه ببرد به علماء نسبت به احاديث كه اين كتاب وجود دارد ليوقفوه
عل الصحيح منها و الفاسد تا اينه آنها آگاهش  کنند که كدام حديث صحيح و كدام فاسد است. در مقابل نظريه ابن غضائري
و شيخ مفيد دو نظر ديروجود دارد؛ ي نظر مرحوم نعمان در كتاب الغيبة, که درست در مقابل اينها مگويد: ان كتاب سليم

بن قيس هلال اصل من اكبر كتب الاصول الت رواها اهل العلم حملة حديث اهل البيت(ع) و اقدمها و أن جميع ما اشتمل
عليه هذا الاصل انما هو عن رسول اله(ص) واميرالمؤمنين(ع) و المقداد و السلمان و اباذر و من جري مجراهم فمن شهد

رسول اله واميرالمؤمنين وسمع منهما و هو من اصول الت ترجع ال الشيعه و تعول اليها .

مرحوم صاحب وسائل الشيعه نيز در خاتمه كتاب وسائل در فائده چهارم, راجع به كتاب سليم بن قيس م‌گويد: من التب
المعتمدة الت قامت القرائن عل ثبوتها و تواترت عن مؤلفيها او علمت صحت نسبتها اليه بحيث لم يبق فيه شك صاحب

وسائل نيز همانند نظر نعمان م‌گويد كتاب سليم از كتب معتمده است و بر ثبوت آن قرائن قائم شده است و نسبت به صحت
اين كتاب به مؤلفش علم داريم و هيچ ترديدي نداريم. با توجه به مطالب بالا و تعارض شهادات که هم راجع به مجعول بودن و هم

راجع به صحيح بودن آن هست, نتهاي که مطرح مشود اين است که بعد از تعارض آيا تساقط مکنند و در نتيجه براي ما
ثابت نمشود که كتاب سليم بن قيس كتاب صحيح باشد. احتمال دير اين است که نسخه موجود در دست ابن غضائري با

نسخهاي كه نزد صاحب وسائل بوده, مختلف بود.

همچنين آن نسخه كه دست شيخ مفيد بوده با نسخهاي كه دست نعمان بوده, فرق داشته است؛ و اين احتمال خيل قوي است
كه در بعض از نسخ كتاب سليم تدليس‌هاي شده است؛ مخصوصاً در آن زمانه معاندت با شيعه بسيار زياد بوده است؛ و

دنبال اين بودند كه بالاخره ي از كتب شيعه را پيدا كنند و چيزهاي در آن داخل كنند و آن را از اعتبار ساقط كنند؛ اما نسخهاي
كه امروز در دست ماست, آيا همان نسخها‌ي است كه از سليم رسيده يا نه, مشوك است؛ و لذا نم‌شود بر آن اعتمادكرد. پس,

اولا به نظر ما بر اين كتاب نمشود اعتماد کرد هر چند که بوييم مجعول نيست؛ اما اسنادي كه در طريق اين كتاب به ما
صيرف كند كه در هر دو سندش محمد بن عل‌به دو سند اين كتاب را نقل م هستند؛ شيخ طوس هستند, در آن افراد ضعيف

منّ به اباسمينه هست كه رجاليين گفتند ضعيف و كذاب است. لذا, مجموعاً اصلا نم‌شود به اين كتاب اعتماد كرد.

پس, خود سليم من اولياء اميرالمؤمنين، من اصحاب امام حسن و امام حسين و امام سجاد و امام باقر هم بوده, بحث نيست؛
در وثاقت خودش ترديدي نيست, اما در اين كه اين كتاب مال او هست يا نه؟ باز بعض‌ها نقل كردندكه حجاج دنبال سليم
فرستاد و م‌خواست سليم را بشد که او فراركرد و به خانه پسر برادرش به نام ابان بن ابعياش رفت و در لحظات آخر



زندگاش گفت تو يك حق بزرگ بر من پيدا كردي و من را پناه دادي؛ من هم كتاب كه روايات كه از پيامبر و اميرالمؤمنين و
ائمه بعد تا امام باقر شنيده‌ام و در آن نوشته‌ام را در اختيار تو م‌گذارم. و اين شخص ابان بن ابعياش مورد تضعيف قرار

گرفته است. پس, کتاب او معلوم نيست که چونه است؛ بر فرض هم که اين كتاب ثابت باشد, در طريق سندش افرادي هستند
كه مورد تضعيف اهل رجال قرار گرفته‌اند؛ به احاديث چنين کتاب چونه متوان اعتماد کرد؟ از كجا معلوم که اين حديث را
خود سليم آورده است و ديري آن را در کتاب داخل نرده باشد كه ما بياييم اينطور نسبت دهيم؟!. پس, نتيجه بحث در مورد
کتاب سليم اين مشود که بر فرض هم روايت را با تمام اوصاف فوق قبول کنيم, اما کجاي روايت دلالت بر تحريف دارد؟ و

اصلا آيا اميرالمؤمنين با وجود هزاران نفر افرادي كه قرآن را شنيده‌اند و در سينههايشان ضبط كردند, م‌توانستند در آن زمان
ماند. اين راجع به كتاب سليم و حرف‌نم براي اميرالمؤمنين(ع) اعتباري باق بياورد که در آن کم و زياد شده باشد؛ اصلا قرآن

كه اين شخص در اينجا ذكر كرده است.

بيان فضل بن شاذان در مورد تحريف

بعد از سليم بن قيس, دومين شخص كه از او نقل م‌كند, فضل بن شاذان العضدي النيسابوري متوفاي 260 است. راجع به
فضل بن شاذان نيز رجاليين خيل تعريف كردهاند؛ در مورد او نوشته است: فهو ايضاً من القائلين بتحريف القرآن , صرح بذلك

ف كتابه به نام ايضاح بقوله ذكر ما ذهب من القرآن م‌گويد در كتاب ايضاح عنوان دارد تحت «ذكر ما ذهب من القرآن »،
ثبتت عن طريق اهل السنة مما يدل عل ذلك ببعض الاخبار الت آنچه كه از قرآن از بين رفته و تحريف شده است و استدل عل
وقوع النسخ لبعض تلك الايات من القرآن الريم . در اين مورد بعداً خواهيم گفت خود اهل سنت قائل به نسخ تلاوت هستند که
با قول به تحريف ي است؛ اين مسلم است و مرحوم آقاي خوئ هم در البيان اين را دارند. آن وقت اين شخص م‌گويد فضل

بن شاذان در كتاب ايضاح به روايات كه اهل سنت در مورد نسخ تلاوت نقل م‌كنند, استدلال كرده است.

و غير اين روايات از اخباري كه تفيد ظاهرها سقوط ش‌ء من القرآن بعد م‌گويد و ليس كذلك ف حقيقة الامر، و قد تعلق بتلك
الاخبار يعن تمسك و جعلها دليلا عل صحة دعوي هذه و هو يري انه قد الزم اهل السنة بهذا القول در كتاب ايضاح اهل سنت

را الزام كرده به اين كه شما راه نداريد جز اين كه قائل به تحريف شود حيث يقول و رويتم اين روايت است كه خود شما
داريد، ان ابا بر و عمر جمعا القرآن من اوله ال آخره من افواه الرجال بشهادة الشاهدين اين از روايات است كه خود اهل
سنت هم دارند كه ابابر و عمر بعد از فوت پيامبر, صحابه و افراد را گفتند که شهادت دهند, اگر دو نفر شهادت دادند, قبول

مکردند که اين آيه از آيات قرآن است و ان كان الرجل واحد منهم اذا ات بآية سمعا من رسول اله لم يقبلا اگر يك نفر
شهادت م‌داد آن را قبول نم‌كردند و اذا جاء اثنان بآية قبلاها و كتباها بعد اين شخص م‌گويد و قصده من هذا انه يريد ان
يقول ان الايات الت جاء بها واحد و لم يشدها شهادة اثنين قد اسقطت من القرآن و ضاعت منه پس آيات كه يك نفر م‌آمد و
آن را شهادت م‌داد و اينها قبول نم‌كردند, از قرآن اسقاط شده است هذه الذي يقصده من ايراده لهذه اللام و هو دليل بعد

م‌گويد اين دليل برآن است كه اين آدم يعن فضل بن شاذان جاهل به علوم قرآن بوده است فان المعروف ان القرآن الريم لا
يثبت الا بنقل متواتر زيرا, قرآن فقط به نقل متواتر ثابت است و ما ثبت بطريق الآحاد فليس من القرآن اجماعاً م‌گويد فضل بن
شاذان دقت نرده كه اگر يك نفر شهادت داد به اينه اين آيه از قرآن است خبر واحد است و خبر واحد بدردنم‌خورد؛ در ثبوت
قرآن ما نياز به تواتر داريم. در اينجا بايد اين سؤال را پرسيد که مر شهادت دو نفر که ابوبر و عمر قبول مکردند, تواتر ايجاد

مکند؟! که در مقابل فضل بن شاذان اين حرف را مزنند.

شما كه م‌گوييد در علوم قرآن آمده است که قرآن بايد به تواتر ثابت شود, با اين روايات خودتان چه م‌كنيد كه اگر دو نفر
شهادت م‌دادند ابابر و عمر قبول م‌كردند؟ آيا با دو نفر تواتر اصل م‌شود؟ اين هم كه راجع به فضل بن شاذان. بعد م‌گويد

و قال ايضاً دوباره فضل بن شاذان م‌گويد ــ البته در اينجا دقت كنيد که اين شخص به فضل بن شاذان نم‌گويد اين حرفها



دروغ است كه اگر دو نفر شهادت م‌دادند, ابا بر و عمر قبول م‌كردند؛ او اين را قبول دارد و الا اگر اين رواياتش را هم قبول
نداشت, بلا فاصله م‌گفت اين روايات جعل است ــ و قال ايضاً ثم رويتم ان عثمان بن عفان و عبدالرحمن بن عوف كانا

وضعا صحيفة فيها القرآن ليتباها فجائت شاة فأكلة الصحيفة الت فيها القرآن فذهب من القرآن جميع ما كان ف تلك
الصحيفة فضل بن شاذان م‌گويد اين روايت را هم شما داريد و اين شخص م‌گويد هذا كذب ظاهر، فإنـّه لم يرو أحد من

علماء المسلمين هذه القصة ان عثمان و عبدالرحمن بن عوف و هو مجرد افتراء و كذب بعد م‌گويد قال المعلق ف الحامش و
هو منهم هذه القضية بهذه الوجه لم ارا‌ها ال الان عل ما ببال ف كتاب, نعم نظيرها مذكور ف التب، م‌گويد كس كه بر

كتاب ايضاح فضل بن شاذان تعليقه زده, م‌گويد عين اين عبارت را من نديدم, اما نظيرش موجود است؛ نظيرش در محتوا اين
است كه عبدالرحمن بن عوف و عثمان بن عفان قرآن را در صحيفها‌ي نوشته بودند و شات آمد آن را خورد؛ بعد نقل م‌كند که

مرحوم محدث نوري نقل عنه النوري الطبرس القول بتحريف القرآن عبارت فصل الخطاب را آورده است و ممن ذهب ال هذه
القول الشيخ الجليل الاقدم فضل بن شاذان ف مواضع من كتابه ببينيد فضل بن شاذان در كتاب ايضاح عبارت دارد ــ که من

اين عبارت را در جزوهاي که حدود بيش از پانزده سال پيش نوشته‌ام و نات مهم در بحث تحريف قرآن در آن هست, آوردهام
ــ كه دلالت دارد بر اينه قائل به تحريف نيست. بنابراين, اين امان وجود دارد که محدث نوري در اينجا اشتباه كرده باشد؛ و
همه كتاب ايضاح را با دقت نديده باشد و اين نسبت را به فضل بن شاذان داده باشد. و صل اله عل محمد و آله الطاهرين. 


