
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (تا پايان استقرار حج) »

در تاریخ ۱۸ اردیبهشت ۱۳۹۶

کتاب الحج
جلسه 106 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

رد و مستطیع نیز تأخیر انداخت و با آن کاروان به حجن رفت و ادراک حجم کاروان به حج بحث در این است که اگر تنها ی
نرفت یا اینه کاروان متعدد است، اما اگر مستطیع وثوق دارد که با کاروان دوم متواند به حج برسد و با کاروان دوم هم نرود،
در این فرض تردیدی نیست که حج بر او استقرار پیدا مکند، اما اگر با کاروان اول نرود و به جهت اطمینان به درک حج، صبر

کند تا با کاروان دوم به حج برود، اما کاروان دوم یا حرکت نرد یا حرکت کرد اما حج را درک نرد، آیا در این فرض حج بر
این شخص استقرار پیدا مکند یا خیر؟

در جلسه گذشته بیان شد که این بحث، متفرع بر آن است که موضوع در باب استقرار را چه بدانیم که این را تا اندازهای توضیح
دادیم و بعد کلام صاحب جواهر(قدس سره) بیان شد که ایشان، راههای دیری را برای استقرار ذکر کرد. مشل اصل در اینجا

این است که بسیاری از فقها و بزرگان قائل به استقرارند، مثل مرحوم سید که هیچ حاشیه و تعلیقهای هم در ذیل کلام ایشان
نیست مر تعلیقه محقق خوئ(قدس سره)، منته مرحوم خوی در متن مناس، نظیر مرحوم سید فتوا به استقرار داده است.

مرحوم امام و صاحب جواهر نیز قائل به استقرارند. لذا باید در این بحث دقت بیشتری کرد.

تا اینجا بیان شد آنچه از ادله استفاده مشود، آن است که موضوع استقرار، اهمال و ترک حج عمداً است؛ یعن اگر کس عمداً
در سال که متوانست حج برود نرفت و اهمال کرد، این موضوع استقرار است، ول کس که تأخیر بر او جایز است و خودش
هم مخواهد عمل به وظیفه کند و مگوید من با کاروان دوم مروم و چه بسا مقدمات رفتن با کاروان دوم را هم فراهم مکند

(مثلا ثبت نام مکند)، این شخص شروع به انجام وظیفه و امتثال کرده اگرچه موفق به ذی المقدمه نشده، حج بر او مستقر
نمشود.

ترک عمدی یعن ترک الحج که مستند به خود انسان باشد، اما این ترک مبررش جواز التأخیر بود که شارع داده، شارع فرموده
تأخیر جایز است، حال که تأخیر جایز است و او هم تأخیر انداخت و نتوانست حج برود، نمشود بوئیم که ترک عمدی کرده

است.

در بیان استقرار حج (هقدس سر)کلام صاحب جواهر بررس

ی بیان دیری صاحب جواهر دارد که ما نحن فیه را به بحث صلاة تشبیه کرده است. صاحب جواهر(قدس سره) به دو دسته
روایات بر استقرار استدلال کرده است؛ ی دسته روایات، آن روایات است که مگوید اگر کس مستطیع شد و حج نرفت،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2203
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اینجا از اصل مالش باید حج را بدهند و انجام شود و خروج از اصل مال، کاشف از این است که این استقرار حاصل شده و الا
اگر مانند سایر دیون نبود، باید از ثلث مال خارج مشد آن هم در صورت که وصیت کرده باشد.

به بیان دیر، چون این حج از اصل مال خارج مشود نه از ثلث مال، در نتیجه معلوم مشود مثل سایر دیون است، در سایر
دیون استقرار بر ذمه است، پس در اینجا نیز باید بوییم حج، استقرار در ذمه پیدا کرده است.

در پاسخ از لسان محقق خوی(قدس سره) گفتیم که مورد این روایات، جای است که مفروض این است که حج مستقر است،
ول الآن ما نزاع داریم در اینه در ما نحن فیه حج مستقر است یا خیر؟ مگوئیم این روایات که مگوید حج از اصل مال خارج

مشود، موردش کجاست؟ موردش جای است که 1) کس مستطیع شده، 2) حج نرفته، 3) حج بر او مستقر شده؛ یعن در
موضوعش این سه خصوصیت وجود دارد، مستطیع که حج نرد و «استقر علیه الحج»، این باید از اصل مالش خارج شود،
اما الآن در ما نحن فیه درست است این شخص مستطیع است و حج به جا نیاورد، اما نمدانیم حج بر او مستقر شده است یا

خیر؟ محل نزاع آن است که آیا چنین موردی هم از مواردی است که حج برایش مستقر شده یا نه؟

بنابراین، در این بحث اگر کس به دلیل دیری استقرار را ثابت کند، بعد مصداق این روایات هم مشود؛ یعن ما به خود این
روایات که از اصل ترکه خارج مشود، نمتوانیم استدلال کنیم؛ زیرا حم موضوع درست کن نیست، این روایات مگوید:

«المستطیع الذی لم یحج و استقر علیه الحج»، باید از اصل مالش خارج شود.

اگر کس به پاسخ محقق خوئ(قدس سره) اشال کرده و بوید آن روایات که مگوید از اصل ترکه باید خارج بشود، مطلق
است؛ چه اقدام بر شروع کرده باشد و چه نرده باشد، در این صورت محقق خوی(قدس سره) پاسخ ندارد، اما این بیان ما

است که حج ه «یخرج من اصل الترکه»، مربوط به جایگوئیم این روایات به قرینه اینگیرد؛ زیرا ما مال را مجلوی این اش
استقرار دارد. در جای خود این روایات مورد بررس قرار خواهد گرفت، منته اگر کس گفت آن روایات که مگوید از اصل
ترکه باید خارج شود، اختصاص به مستقر ندارد و اعم است از اینه مستقر باشد یا نباشد؛ یعن چه حج بر او مستقر باشد و

چه نباشد.

به نظر ما خیل بعید است در آن روایات، قرینه روشن وجود داشته باشد که موضوع و مورد روایات جای است که حج مستقر
شده باشد، اگر گفتیم موضوعش جای است که حج مستقر شده باشد، آن روایات به درد ما نحن فیه نمخورد؛ چون روایت

خودش نمتواند موضوع درست کند، نزاع در ما نحن فیه آن است شخص که حج را تأخیر انداخته، حج برایش مستقر شد یا
نه؟

اگر کس بوید آن روایات اطلاق دارد و مگوید کس که «استطاع و لم یحج»، خواه حج بر او مستقر بشود یا نشود! مگوئیم
اشال ما به قوت خودش باق است، بالأخره در ما نحن فیه استقرار را اثبات نمکند، آن روایات (چه بوئیم خصوص مستقر

است و چه بوئیم اطلاق دارد؛ چه مستقر و چه غیر مستقر)، در هر صورت در ما نحن فیه استقرار را اثبات نمکند.

دلیل دوم صاحب جواهر(قدس سره) بر استقرار؛ روایات تسویف

صاحب جواهر(قدس سره) به روایات دیری هم استدلال کرده و آن روایات تسویف است که ما در گذشته مفصلا روایات
تسویف را خواندیم. اطلاق روایات تسویف دلالت بر استقرار حج دارد حت اگر استطاعت نیز زائل شود. ایشان مگوید اگر

کس تسویف کرد، روایات تسویف چه مگوید؟ مگوید «ترک فریضةً من فرائض الاسلام، شریعةً من شرائع الاسلام».



این روایت اطلاق دارد و اطلاقش این است که حت اگر بعد از تسویف (امسال تسویف کرد و تأخیر انداخت و گفت با این
کاروان یا آن کاروان مروم)، استطاعت مالاش هم از بین رفت، اطلاق این روایات شامل این مورد هم مشود؛ زیرا استقرار

در جای معنا دارد که برای سال آینده استطاعت مال از بین رفته باشد، چرا که اگر سال آینده خودش استطاعت مال داشته
باشد، بحث وجود ندارد، ول اگر سال آینده استطاعت مال نبود، در این صورت استقرار معنا دارد. خلاصه آنه روایت

تسویف اطلاق دارد، حت اگر استطاعت هم از بین رفت، باز «ترک فریضةً من فرائض الاسلام».

اشال محقق خوی(قدس سره) بر دلیل دوم

مرحوم خوئ مفرماید: «و هذه الروایات قاصرة الشمول عن المقام»؛ روایات تسویف، شامل ما نحن فیه نمشود، «لأن
موردها التأخیر العمدی و الاهمال و التسویف لا عن عذرٍ»؛ زیرا مورد روایات تسویف اهمال و تأخیر عمدی و بدون عذر است،

«فلا تشمل من سل طریق العقلاء و لن من باب الصدفه لم یدرک الحج»[1]؛ اگر کس راه عقلای را ط کند، اما صدفةً حج را
درک نند، این روایت تسویف شامل او نمشود. به نظر ما این پاسخ محقق خوی(قدس سره)، جواب درست و متین است.

پاسخ دوم: مفاد روایات تسویف آن است مستطیع حج را از امسال به سال بعد تأخیر بیندازد حت در بعض از روایات
امام(عليه السلام) تصریح مکند: «من عام إل عام آخر». لذا روایات تسویف در اینجا کارساز نیست.

دلیل سوم صاحب جواهر(قدس سره)

سومین راه که صاحب جواهر(قدس سره) برای استقرار حج بیان مکند (و جای تعجب است که محقق خوی(قدس سره) آن
را مطرح نرده) آن است که تشبیه مکند میان ما نحن فیه (که اگر کس با کاروان اول متوانسته به حج برود و قطعاً حج را
درک مکرده، منته چون اطمینان دارد که با کاروان دوم به حج مرسد، صبر کرد که با کاروان دوم برود، اما یا کاروان دوم

حرکت نرد یا به حج نرسید) و نماز به این بیان که مفرماید: «کمن وجبت علیه الصلاة و مض وقت یمن ان یفعلها و لم
یفعلها و مات مثلا»؛ مانند کس که نماز بر او واجب شده؛ یعن به اندازهای که چهار رکعت نماز بخواند در نماز ظهر و عصر

از وقت گذشت، اما انجام نداد و مثلا مرد.

مفرماید: «فانه لا اشال ف وجوب تحقق القضاء علیه بذل»؛ مسلماً پسر بزرگتر این شخص، باید بعداً این نماز را برای او
قضا کند، «لاستقرار الصلاة ف ذمته»؛ صلاة در ذمه او استقرار پیدا کرده، «مع کونه معذوراً ف التأخیر»؛ درست است این

نماز واجب موسع بوده و این شخص هم معذور در تأخیر بوده، ول با اینه شارع به او اجازه در تأخیر داده، اما نماز در ذمه او
مستقر شده است.

بنابراین، چون اشال نیست در بین فقها که باید قضا کنند، کشف از این مکند که نماز در ذمه او استقرار پیدا کرده است. در
ما نحن فیه شارع مگوید با وثوق، تأخیر برای تو جایز است و جواز تأخیر در ما نحن فیه، منافات با استقرار حج ندارد. پس

همان گونه که در بحث نماز، جواز تأخیر از اول وقت به دوم منافات با استقرار ندارد، در اینجا هم همینطور است.[2]

ارزیاب دلیل سوم صاحب جواهر(قدس سره)

است و واجب استقبال در گذشته بیان شد اگر حج را واجب معلّق بدانیم، در این صورت چون در واجب معلّق، وجوب فعل
است، مقدّماتش نیز به حسب اینه وجوب حج فعل است، باید انجام شود و بحث نیست. طبق این مبنا مجال برای این تشبیه



پیدا مشود، اما اگر کس واجب معلَّق بودنِ حج را انار کرد و گفت هنوز وجوب حج نیامده و بحث در مقدمات است و از
باب مقدمات مفوِته تحصیل مقدمات را واجب مکنیم، این شخص هم اطمینان داشت که با کاروان دوم مرود، در اینجا دیر

وجوب حج نداریم تا مسئله استقرار مطرح شود!

به نظر ما، چون واجب معلَّق را ممن مدانیم، این اشال وارد نیست؛ زیرا در حج مگوئیم همان لحظهای که شخص مستطیع
نیز از کسان (هقدس سر)آید اگرچه هنوز زمان واجب (که موسم حج است) نیامده باشد. خود صاحب جواهرشد وجوب م
است که واجب معلَّق و در نتیجه وجوب حج قبل از رسیدن موسم حج را مپذیرد. حال سؤال این است که آیا با توجه به این

مبنا، این تشبیه و تنظیر درست است یا خیر؟

پاسخ آن است که این بحث در باب صلاة، متفرع بر ی بحث اصول است که آیا قضا نیاز به امر جدید دارد یا خیر؟ بحث را
روی وحدت مطلوب و تعدد مطلوب برده و مگویند در جای هم که ش در وحدت یا تعدد مطلوب کنیم، بر وحدت مطلوب

حمل شده و نتیجه مگیرند که قضا محتاج دلیل بوده و نیاز به امر جدید دارد.

در باب صلاة امر جدید داریم، اما در باب حج اگر گفتیم سال آینده باید انجام بدهیم، این قضای سال گذشته نیست (که صاحب
جواهر(قدس سره) از این نته غفلت کرده)؛ یعن اگر کس قائل شد که حج استقرار دارد، حج سال آینده قضای حج سال

گذشته نیست، بله برای خودش ی وجوب دارد و انجام مدهد، منته بر فرض که مسامحةً بوئیم سال آینده، قضای سال
گذشته است، مگوئیم در باب صلاة دلیل داریم، اما در باب حج چه دلیل داریم؟! یا مثلا درباره زن حائض، روزههایش را باید

قضا کند؛ چون دلیل داریم، اما نمازش را نباید قضا کند.

بنابراین، این بحث یا متفرع بر آن بحث اصول است که آیا قضا محتاج به امر جدید است یا خیر؟ که تحقیق این است که قضا
ا»؛[3] اگر کسهقْضةٌ فَلْيفَرِيض ‌فَاتَتْه نگوید: «مروایت مرسلهای در اینجا داریم که م محتاج به امر جدید است، یا آنکه ی

ی فریضهای از او فوت شد باید قضا کند. بوئیم این روایت اختصاص به بحث صلاة هم ندارد.

درباره ارسال روایت گفت که اشال ندارد؛ زیرا فقها طبق آن فتوا داده و عمل کردهاند. آیا در اینجا متوانیم بوئیم حج بر
چنین شخص مستقر است و باید سال آینده انجام دهد یا خیر؟ جواب این است که خیر؛ چرا که در اینجا فوت صدق نمکند،

بله برای ما مشوک الصدق است.

خواسته با کاروان دوم برود و اطمینان هم داشته که کاروان دوم او را به حجکه م دانیم این شخصر، ما نمبه بیان دی
مرساند و با کاروان اول نرفت، آیا بر کار او فوت حج صدق مکند یا خیر؟ اگر کس گفت در اینجا فوت صدق مکند،

مگوئیم اینجا بالأخره فوتِ فریضه است و فریضهای به نام حج از او فوت شده است، منته اشال دیری در اینجا وجود
دارد و آن اینه «من فَاتَتْه‌ فَرِيضةٌ»، یعن فریضهای که بر ذمه او باشد و حال آنه در اینجا نمدانیم این فریضه بر ذمه چنین

شخص است یا خیر؟

به عنوان مثال، اگر کس از ابتدا تا آخر وقت نماز خواب بود، آیا باید نماز خود را قضا کند؟ مگوئیم بله؛ چون فوت فریضه در
اینجا صدق مکند، منته چون مراد از «من فاتته فریضة»، فریضهای است که «استقرت عل ذمته»، در ما نحن فیه نمدانیم

که بر ذمه مستقر شد یا خیر، به همین جهت دلیل بر وجوب قضا نداریم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین



[1] ـ «و قد يستدل عل استقرار الحج بروايات التسويف، و ه بإطلاقها تدل عل استقرار الحج حت لو زالت الاستطاعة. و هذه
الروايات أيضاً قاصرة الشمول عن المقام، لأنّ موردها التأخير العمدي و الإهمال و التسويف لا عن عذر، فلا تشمل من سلك

طريق العقلاء و لن من باب الصدفة لم يدرك الحج.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 14.
،ن من الرفقة الأولالدروس، مع أن الظاهر استقرار الحج بالتم [2] ـ «نعم قد يقال إن له التأخير مع الوثوق الذي ذكره ف
كمن وجبت عليه الصلاة و مض وقت يمن أن يفعلها و لم يفعلها و مات مثلا، فإنه لا إشال ف تحقق وجوب القضاء عليه

بذلك.» جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام؛ ج17، ص226.
[3] ـ «و قَال النَّبِ(صل اله عليه وآله)‌ من فَاتَتْه‌ فَرِيضةٌ فَلْيقْضها كما فَاتَتْه‌.» عوال اللئال العزيزية ف الأحاديث الدينية ؛ ج‌2

؛ ص54، ح143.


