
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۱۸ اسفند ۱۳۹۵

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در این بود که آیا از این روایت حفص بن غیاث همانطوری که شیخ اعظم انصاری(قدس سره) فرمودند، متوانیم قاعدهی
کل به دست بیاوریم یا خیر؟

در جلسه گذشته ی مبعدات را برای فرمایش شیخ ذکر کردیم و بنا داشتیم بحث را دنبال کنیم یعن به همان جهت که به این
روایت برای اماریت قاعده ید مشود استدلال کرد و آنهای که مگویند اصل هست و از روایت اصل بودن را استفاده مکنند

چه تعبیری در این روایت، دلیل بر مدعایشان است؟

کلام مرحوم حل در بحث

به نظر مرسد بايد مقداری در بحث مرحوم شیخ تأمل بیشتری کنیم ببینیم نات بهتری به دست مآید یا خیر؟
مرحوم حل در اصول فقهشان مطلب را بيان فرموده است، که مدانید بخش عمده اصول فقه ایشان در شرح کلمات مرحوم

نائین در فوائد الاصول آمده است.

ی بحث این است که آنچه در باب شهادت مطرح مکنند که «بمثل الشمس فاشهد أو دع» و معروف هم همین است که در
شهادت علم معتبر است، آیا این علم عل وجه الصفتیه معتبر است که اگر علم عل وجه الصفتیه باشد شما ملاحظه کردید که

امارات قائم مقام قطع موضوع وصف نمشود یا علم عل وجه الطریقیة است، علم موضوع طریق است که اگر گفتیم علم
موضوع طریق هست بعد امارات قائم مقام او مشود.

عبارت را از نائین نقل مکنند که نائین در فوائد الاصول قول دوم را اختیار مکنند. «فإنّ العلم ف باب الشهادة اخذ من حيث
الطريقية، و لذا جاز الشهادة ف موارد اليد». نائین این را به عنوان دلیل مآورد و روایت حفص بن غیاث را هم مورد اشاره

قرار مدهد «كما دلّت عليه رواية حفص‌». اینه در روایت حفص بن غیاث شاهد به استناد ید شهادت مدهد از این باب است
که علم در باب شهادت به نحو طریقیت اخذ شده. مورد دوم در باب رکعتین اولتین از نماز است که «لم يؤخذ فيهما عل نحو

الصفتية، بل عل نحو الطريقية». که ما به بحث نماز فعلا کاری نداریم.

در باب شهادت اگر گفتیم علم به نحو موضوع اخذ شده و موضوع وصف است نتیجه این است که هیچ امارهای قائم مقام
گوییم یا باید روایت را توجیه کنیم و از باب شهادت اصطلاحشود. در مورد روایت حفص هم معلم در باب شهادت نم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


خارج کنیم. در کلمات مرحوم حل دیدم از صاحب جواهر(علیه الرحمة) نقل مکند ایشان هم در ی جای راجع به روایت
حفص بن غیاث این احتمال را داده که شهادت در اینجا شهادت اصطلاح نباش.

معلوم م‌شود فرمایش مرحوم آقای خوئ در کلمات فقهای قبل هم بوده یا بوئیم شارع در این مورد خاص آمده شهادت مستند
به ید را قائم مقام قطع موضوع وصف قرار داده. در نتیجه همین ی مورد استثنا مشود و تعبداً مگوئیم در روایت حفص

شارع ظن حاصل از ید را به منزلة العلم الموضوع الوصف قرار داده و در نتیجه از مورد این روایت به سایر امارات و به
طریق اول به اصول عملیه نمشود تعدّی کرد.

ول اگر علم در ادله شهادت را موضوع طریق قرار دادیم کما علیه النائین و جمع دیری قاعده این است که تمام امارات
قائم مقام او مشوند اما باز هم مجال برای اصول عملیه باق نمماند. مرحوم حل مطلب را نقل مکند و مگوید بنا بر اینه

علم به نحو طریق باشد نتیجه این مشود که جمیع امارات قائم مقام علم حاصل از علم که در شهادت لازم است بنشیند.
«فیجوز الشهادة حینئذٍ استناداً إل الاماره أی امارة کانت». هر امارهای مخواهد باشد! بعد مفرمایند «لن الظاهر أن الفقها
لم یلتزموا بذل». در امارات هم فقها ملتزم نشدند «بل الظاهر أن ذل عندهم مختص بالید». فقط در باب ید است که شهادت

مستند به ید قائم مقام شهادت مستند به علم موضوع طریق مشود ول بقیهی امارات این چنین نیست[1].

درس اخلاق هفت؛ نتيجه و آثار گناه

به مناسبت اینه چهارشنبه باید ی حدیث اخلاق ذکر کنیم ی آیهای هست در آیات قرآن من غالباً مدیدم بعض از آقایان که
این آیه را در منبر مخوانند اولا غلط مخوانند و ثانیاً غلط معنا مکنند و ثالثاً اصلا جای تأمل هم دارد که معنای آیه چیست و

بنا بر برخ از احتمالاتش جنبهی اخلاق و جنبهی وعظ هم در آن وجود دارد که مشود در این مباحث اخلاق هم از آن
استفاده کرد.

آیهی دهم سوره مبارکه روم: «ثُم كاَنَ عاقبةَ الَّذِين اساؤاْ السواىٰ ان كذَّبواْ باياتِ اله و كاَنُواْ بهِا يستَهزِءون‌»؛ گاه اوقات «عاقبةُ
الذین» مخوانند.

دو احتمال مهم در معنای آیه وجود دارد؛

ی احتمال اینه کسان که کار بد مکنند از کفر به خدای تبارک و تعال گرفته ‐که حالا باز به قرینهی مناسبت حم و
موضوع ولو مرحوم علامه این را هم در مصادیق کارهای بد قرار داده ول بعید است این باشد‐ تا معاص کبیرهای که انسان

انجام مدهد، عاقبت معصیت، تذیب آیات خداست.
یعن ما مراقبت کنیم فر ننیم که خدای نرده این معصیت را انسان انجام داد و بعد توبه هم نرد معصیت است که قیامت

انسان را بر آن معصیت هم عذاب مکنند، گناه ی چنین سرنوشت دارد.

متعلق «اساؤاْ» یعن مقطوعٌ عن المتعلق، یعن «عملوا السوء»، عمل بد انجام مدهند. «سواىٰ» مؤنث «أسوء» است، مثل
.سناحسن و ح

ی بحث این است که اسم کانَ در آیه شریفه چیست؟
ی احتمال این است که اسم کانَ، «السواى» باشد. یعن «السواى عاقبة الذین اسواْ». عرض کردم این آیه را خودم هر وقت

در قرائت به آن مرسیدم از آیات است که ی مقدار فهمش برای آدم مشل است، البته همه آیات قرآن همینطور است، ول این

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10


ی مقداری آدم را به جهل و نادان خودش بیشتر متوجه مکند.

عاقبت کسان که بدی مکنند السواى است. برخ مگویند یعن نار جهنم. برخ مگویند الخصلة السواى یعن آدم هر چه
گناه کرد عاقبتش خصلت بدتری سراغش مآید.

اگر ما السواى را اسم مؤخر برای کانَ قرار دادیم ان كذَّبواْ باياتِ اله چه مشود؟ آیا ان كذَّبواْ باياتِ اله را تعلیل قرار دهیم
بوئیم به حذف لام تعلیل است؟ بوئیم چرا السواى عاقبت کسان است که کار بدی کردند؟ لأنهم كذَّبواْ باياتِ اله و كاَنُواْ بهِا

کنند گرفتار بد عاقبتذیب آیات خدا مکه ت شود کسانون‌، اینها استهزاء به آیات خدا کردند، بعد نتیجه این مزِءتَهسي
مشوند، حالا السواى که معروف هم به معنای افضل تفضیل مگیرند در اینجا، عاقبت کسان که بدی مکنند بدتر شدن است،
این هم عیب ،ذاریم بد عاقبترش را بحالا این بدتر شدن را اسم دی ذیب آیات خدا کردند، یعنشوند؟ چون اینها تچرا بدتر م

ندارد، یعن سوء العاقبة پیدا مکنند، دلیل سوء العاقبة‌شان این است که تذیب آیات خدا کردند.

پس این ی جهت درست عس آن مطلب که اول عرض کردیم. مطلب که اول عرض کردیم مگوئیم کسان که بدی مکنند
عاقبتشان تذیب آیات خداست، یعن اگر کس گناه کرد نتیجهی گناه این است که تذیب آیات خدا مکنند، ان كذَّبواْ باياتِ

اله را اسم مؤخر کانَ قرار بدهیم، بوئیم تذیب آیات خدا عاقبت کسان است که گناه مکنند که البته این هم ی مفهوم و
معنای خیل خوب است از جهت اخلاق هم خیل برای ما متواند درس باشد، گناه عاقبتش تذیب آیات اله است.

ما خیل به خودمان مغرور نشویم که اعتقاداتمان محم است، در فقه و ... داریم کار مکنیم و این احام خدا را هم قبول
داریم. اگر گناه از ما سر زد خدا هم به لطف و کرمش مبخشد که البته باید به لطف خدا هم تمس کنیم اما بدانیم با تمام این

مراحل اگر خدای نرده گناه سراغ ما بیاید ی چنین سرانجام دارد، تذیب آیات اله همین است روز اول مگوئیم حجاب
واجب نیست و بعد مگوئیم این حم درست نیست، احام ارث باطل است، احام فلان باطل است، تمام اینها را باید ی پس
از دیری انار کنیم که این مشود تذیب آیات اله. دائم به خودمان بوئیم ما اجتهاداً داریم این را مطرح مکنیم که مشود

.ذیب آیات الهت

این احتمال هم هست که چون عدهای آیات اله را تذیب کردند و به آیات اله استهزاء ورزیدند اینها عاقبتشان السواى است،
عاقبتشان جهنم است، حالا السواى را یا خود نار جهنم بیریم، که اینجا به تفسیر فخر رازی که مراجعه کردم، فخر رازی

مگوید مثل این آیه شریفه للَّذين احسنُوا الْحسن. الْحسنهمان بهشت است، الذین اسواْ السواى. السواى را هم مگوید نار
جهنم است.

نتهای فخر رازی دارد به عنوان ظرایف للَّذين احسنُوا الْحسن مگوید اگر کس کار خوب مکند مال بهشت مشود و بعد
این قاعدهی فقه را مآورد که اگر کس مال اصل شد مال ثمرهاش هم مشود، مال نماءاتش هم مشود، و این تعبیر را
مکند مگوید فالجنة من حیث خلقت رتبوا و تنموا للمحسنین، خیل مطلب لطیف را اینجا فخر رازی گفته و مگوید جنّت از

زمان که خلق شد تربوا دائماً در حال رشد است برای انسان که کار خوب انجام داده و مدهد، برای محسنین این جنّت او
گسترش پیدا مکند، یعن اینطور نیست که جنّت ی مان ثابت باشد بله این انسان به ازای کار خوب که مکند این را

توسعه مدهد و آثار و نماءات این اصل افزوده مشود. هم به اعتبار آن کار خوب اولش و هم به اعتبار کار خوب که بعداً
انجام مدهد، به همین وِزان در نار جهنم است،  الَّذِين اسواْ السواى نار جهنم برای اینهاست.

من چند ترجمه مختلف را مراجعه کردم دیدم خیلها از روی هم منویسند! بسیاری از این ترجمهها متأسفانه رونویس شده،
وقت آدم مراجعه مکند مبیند قضیه اینطوری است، حت در تعابیر، ویرگولها هم تبعیت کردند. حالا مخواهیم ببینیم آنچه

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=26
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=26
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=26
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10


خودمان مفهمیم به مقدار فهم ناقص خودمان آیه را چطور معنا کنیم؟ ثم کان عاقبةَ الذین، البته ی قول نادری هم هست که
عاقبةُ خوانده ول قرائت معروف به فتح است.

ثُم كاَنَ عاقبةَ الَّذِين اسواْ السواى ان كذَّبواْ باياتِ اله و كاَنُواْ بهِا يستَهزِءون‌، اگر عاقبةُ باشد که حالا مفرمایند دو تا از قراء مهم
هم خوانده عاقبت کسان که اسواْ السواى، این را به عنوان افعل تفضیل هم قرار نمدهیم چون بعض گفتهاند که این عنوان

.جعشری، یا رمصدر هم هست مثل ب

عاقبت کسان که بدی را انجام مدهند یعن عمل السوء نتیجهاش این است که ان كذَّبواْ باياتِ اله، اگر این عاقبةُ بود غیر از این
احتمال در این آیه احتمال دیری نمدادیم. اما اگر عاقبةَ باشد ثُم كاَنَ عاقبةَ الَّذِين اسواْ السواى ی احتمال اینه اسم کانَ خود

سوءا قرار بدهیم، عاقبة الَّذِين اسواْ السواى، عاقبت بدیع سوءا است، آن را یا نار جهنم قرار بدهیم یا سوءا یعن الخصلة السوءا
مرحوم آقای طباطبائ مفرماید الخصلة الت یسوء صاحبها، خصلت که صاحبش از او بسیار بدش مآید بعد مگوید و

المراد بها سوء العذاب، عذاب خیل بد و نه فقط مطلق نار. کس که آن خصلت را پیدا مکند و بسیار ناراحت مشود همان
سوء العذاب است.

عاقبةَ الَّذِين اسواْ السواى مرحوم آقای طباطبائ مگوید السواى اسم مؤخر لإفادة الحسن، برای افادهی حسن این مؤخر آمده.
این یا تعلیل است یعن ،هاتِ الايواْ بذَّبن كواْ، بعد اسى عاقبة الذین اواکان الس ى را اسم برای کانَ گرفتیم یعنوابعد اگر ما الس

لأنهم كذَّبواْ باياتِ اله، یا بدل است. ثم کان السوءا عاقبة الذین اسواْ و این اسواْ بدلش تذیب به آیات اله است، یا عطف بیان
برای السواى باشد این احتمالات است که در این ان كذَّبواْ باياتِ اله مآید.

فرمایند این فم که بدی کردند و گناه کردند این است، مرحوم آقای طباطبائ ه، عاقبت کسانذیب آیات الوئیم کانَ تب
نفسه معنای صحیح است که بیائیم أن کذبوه را اسم مؤخر کانَ قرار بدهیم و اینطور بوئیم که تذیب آیات خدا عاقبت گناهان

ن المناسب للمقام هو المعنفرماید لایشان م ذیب آیات خدا، منتهکرده به ت اینها را منته است و این گناهان و معاص
هاتِ الايواْ بذَّبواىٰ» ، لأنهم كاؤاْ السسالاول که معنای اول این است که همان سوء العذاب است، «ثم کان عاقبة الذین ا

مفرمایند آنه با سیاق سازگاری دارد و تناسب دارد و آنه با مقام انذار است، مفرماید در این آیه مقام انذار است و اینها را
انذار مدهد، انذار به این است که بوید ی نار خیل بدی، ی سوء العذاب در انتظار شماست و الا فقط مجرد اینه بوئیم

معصیت انسان را به تذیب آیات خدا مرساند اما هیچ انذاری در کار نباشد در خود این آیه از این جهت ایشان مفرماید بعید
است.

یا باید بوئیم تذیب آیات خدا عاقبت کسان است که بدی مکنند منته این را مرحوم آقای طباطبائ مفرمایند که با مقام
انذار سازگاری ندارد، آنچه با مقام انذار سازگاری دارد این است که عاقبت کسان که بدی مکنند السواى است، به نظر

از ترجمهها نوشته هر کار بدی ی رساند، در بعضمعنای عمیقتری را م رسد که این اظهر از قبل باشد و این شایدیم
بدتری دارد ول مخواهد بوید سوأىٰ، یا سوء العذاب است، یا خود مطلق نار است، ثُم كاَنَ عاقبةَ الَّذِين اسواْ السواى ، ان

كذَّبواْ باياتِ اله و كاَنُواْ بهِا يستَهزِءون‌ به نظر مرسد که این اظهر باشد.

این تعبیر عاقبت مؤید این مشود همین که مرحوم آقای طباطبائ هم اشاره کردند و اختیار کردند و الا ایشان به این تعبیر تیه
نمکند، ما ی وقت مگوئیم تذیب آیات خدا عاقبت کسان است که بدی کردند، این باز عاقبت نمشود، در همین دنیا الآن

شدند مذّب، تازه اینها ی عاقبت در پیش دارند، آیه مخواهد سرانجام نهای اینها را بوید، کسان که گناه کردند، بدی کردند،
سرانجام نهایشان سوءالعذاب است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=30&a=10


وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ أصول الفقه، ج‌ 6، ص: 89: قوله: فإنّ العلم ف باب الشهادة اخذ من حيث الطريقية، و لذا جاز الشهادة ف موارد اليد
عل نحو الطريقية كما يدل نحو الصفتية، بل عل لتين لم يؤخذ فيهما علباب الركعتين الأو كما دلّت عليه رواية حفص، و ف

ذلك بعض الأخبار الواردة ف ذلك الباب، مثل قوله(عليه السلام): «حتّ تثبتهما» ... الخ. قد يقال: إنّ ما دل عل أخذ العلم
بالمشهود به ف أدلّة الشهادة لو كان عل نحو الطريقية، كان مقتضاه عل ما أفاده(قدس سره) من جعل الاحراز و الحجية، و أنّ

دليل حجيتها حاكم عل ما دل عل اعتبار العلم ف الموضوع من الطريقية هو قيام الجميع مقام العلم، فتجوز الشهادة حينئذ
استناداً إل الأمارة أي أمارة كانت، لن الظاهر أنّ الفقهاء لم يلتزموا بذلك، بل الظاهر أنّ ذلك عندهم مختص باليد.


