
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۴ فروردین ۱۳۸۷

بحث ظن
جلسه 70 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ملاحظه فرموديد جواب‌هاي مرحوم آخوند (قدس سره) از دليل آخر اخباريها مورد مناقشه واقع شد و با آنها ما نتوانستيم
بپذيريم كه اگر كس ادعاي علم اجمال به تحريف قرآن دارد، علم اجمال او با خارج كردن غير آيات الاحام از دائره علم

اجمال و از محل ابتلاء منحل شود. گفتيم گرچه علم اجمال اثر خودش را از دست م‌دهد، اما بحث منجزيت علم اجمال يك
جهت است و بحث حجيت ظواهر امر ديري است. همچنين عرض كرديم بيان مرحوم اصفهان نيز بيان درست نيست و در

نتيجه، ما نتوانستيم تسليم جواب مرحوم آخوند شويم و آن را بپذيريم؛ هرچند بزرگان مثل مرحوم محقق بروجردي جواب
مرحوم آخوند را كاملا پذيرفته‌اند.

پاسخ مرحوم آقاي خوئ از دليل ششم عدم حجيت ظواهر قرآن

اينجا برخ از بزرگان مثل امام (رض) در بعض از كتب اصولشان اصلا متعرض اين دليل و جواب آن نشده‌اند و حت مثل
مرحوم نائين در فوائد الاصول و مرحوم آقاي خوئ قدس سره در كتاب مصباح الاصول نيز متعرض اين دليل و جواب آن
نشده‌اند؛ بله، مرحوم آقاي خوئ در البيان كه كتاب است يك جلدي و در آن بحثهاي مقدمات تفسير را عنوان فرمودهاند و
مقداري نيز از سوره مبارکه حمد را مطرح کردهاند، اين دليل را در آنجا مطرح کرده و براي آن دو جواب دادهاند. ايشان در

صفحه 273 البيان بعد از اينه دليل علم اجمال به تحريف قرآن را ذكر م‌كنند. در جواب اول م‌فرمايند: و الجواب منع وقوع
التحريف ف القرآن، بايد از اساس اين علم اجمال را منع کنيم و بوييم چنين علم نيست؛ گويا از فرمايششان استفاده

مشود كه اگر كس علم اجمال به تحريف در قرآن را ادعا كرد، اين علم اجمال مانع از حجيت ظواهر م‌شود. سپس در ادامه
مفرمايد: و قد ذكرنا أنّ روايات الآمرة بالرجوع إل القرآن بأنفسها شاهدة عل عدم التحريف روايات كه امر به رجوع به قرآن

كريم و عمل و اخذ به آن م‌كند، خودش شاهد عدم تحريف است.

بنابراين، ايشان در جواب اول م‌فرمايند ما تحريف در قرآن را قبول نداريم و شاهد آن اين است که ائمه به رجوع به قرآن امر
کردهاند.  جواب دوم اين که م‌فرمايند: و إذا تنزلنا عن ذلك، اگر تنزل كنيم و بوييم تحريف واقع شده است فإنّ مقتض تلك
الروايات هو وجوب العمل بالقرآن وإن فرض وقوع التحريف فيه ما اگر بپذيريم در قرآن تحريف نيز واقع شده، مقتضاي اين

روايات كه ما به قرآن رجوع كنيم، اين است که عمل به قرآن بر ما واجب باشد، هر چند در آن تحريف هم واقع شده باشد. لذا،
در جواب دوم م‌فرمايند: هر چند ما علم اجمال يا اصل تحريف در قرآن را بپذيريم، اما ائمه(ع) فرمودند به قرآن عمل کنيد و

اينجا امر معصوم(ع) به عنوان حجت اقوي وجود دارد که اگر اين امر نبود، علم اجمال مانع حجيت ظواهر قرآن مشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


سخن مرحوم محقق خوئ بررس

اينجا نتها‌ي وجود دارد كه اين نته چه بسا روايات كه تاکنون به عنوان شاهد م‌گرفتيم را از شاهد بودن بر عدم تحريف خارج
کرده و بيان دوم ايشان را مورد اشال قرار دهد. آن نته اين است که اگر كس ادعا كند تحريف قرآن بعد از زمان پيامبر(ص)

صورت گرفته است، بيان ايشان متواند صحيح باشد که اولا تحريف نشده و اگر هم شده، ائمه(ع) فرموده‌اند به قرآن رجوع
ن است صورت گرفته باشد، در اين صورت، رواياتادعا كند بعد از زمان ائمه معصومين(ع) تحريف مم كنيد؛ اما اگر كس
كه ائمه(ع) در آنها امر به رجوع قرآن مکنند، چون مراد قرآن موجود در زمان خودشان بوده، دير اين قرآن بعد از زمان آنها،

ظواهرش حجت ندارد. از زمان امام عسري(ع) تا حالا 1200 سال م‌گذرد، در اين هزار و دويست سال چه؟ بعداً در ادله عدم
تحريف خواهيم گفت که افراد بسياري در زمان رسول خدا(ص) حافظ قرآن بودند و اين به گونهاي بوده که عادتاً محال بوده ي
کلمه از قرآن کم و يا زياد شود؛ بعداً اگر چنين دليل آورديم و روشن كرديم كه در زمان خود پيامبر(ص) تحريف نبوده، بعد از
پيامبر هم نبوده، تا اين زمان هم نبوده، ال يوم القيامه هم نم‌شود در اين قرآن تحريف واقع شود، اين دليل ششم کنار مرود؛

اما ما فعلا كاري به اين ادله نداريم، آيا متوانيم روايات که ائمه(ع) در آنها به ما امر به رجوع قرآن مکنند را اولا به عنوان
شاهد بر عدم وقوع تحريف بياوريم؛ و در درجه دوم، بوييم اگر وقوع تحريف نيز فرض شود، باز هم فرمودند به قرآن محرف

عمل كنيم؟

م‌گوييم اشال اين روايات آن است كه اين روايات قرآن موجود در زمان خود ائمه(ع) را درست م‌كند، اما آيا بعد از زمان
ائمه تا زماننا هذا نيز تحريف صورت نرفته است؟  اين نته را در جائ نديدم که مطرح شده باشد، ي از مطالب كه قرآن

نسبت به يهود و نصاري مطرح مكرد، اين بود که فرمود شما كتاب خودتان را مورد تحريف قرار داديد، آيا آنها توطئه كردند كه
همين نسبت را در مورد خود قرآن مطرح کنند؟ در زمان پيامبر كه نم‌شد اين كار را انجام دهند، پيامبر حضور داشت و

خصوصيات و جزئيات هر آيه مشخص و معين بود، بعد از زمان پيامبر اصلا انسان دست يهود را م‌بيند که بر اين ادعا در
مورد قرآن كريم صورت گرفته است. و آنها ي از راههاي مقابله با دين اسلام را همين مطلب قرار دادند؛ و بعداً هم خواهيم
گفت روايات مربوط به وقوع تحريف به سادگ در کتابهاي شيعه و سن وارد نشده است که ان شاء اله اين نته را عرض

خواهيم کرد.

اما بالاخره طبق قول مدّع تحريف که م‌گويد اين كتاب در طول زمان تحريف شده است؛ در قديم مثل زمان ما نبوده که چاپ
وجود داشته باشد و به راحت کم شدن مطالب معلوم شود؛ که البته خداوند دشمنان اسلام را از حمقا قرار داده است؛ در سال

گذشته قرآن را در كويت منتشر كردند به نام فرقان الحق که در آن آيات جهاد را به طور كل حذف كردند و آيات كه با يهود
برخورد دارد و يهود را به عنوان دشمن دين قرار م‌دهد، تمام اينها را حذف كردند، پيداست كه اين قرآن، قرآن مسلمانان نيست؛

اين قرآن فعل دير قابل تحريف نيست. اما در زمان قديم، پيامبر مفرموده و ديران م‌نوشتند؛ ديري نيز م‌آمده از روي
نوشته او نسخه برداري مکرده و آن را منوشتند، و در آن زمان امان کم شدن بود. حالا عرض من اين است كه در جواب

مرحوم آقاي خوئ گفته شود اين که ائمه فرمودند به قرآن محرف عمل کنيد، اگر منظور محرف تا زمان خودشان باشد، درست
است؛ اما تحريف بعد چطور جواب داده م‌شود؟ و اين سؤال با اين مقدار جواب كاف نيست.

پاسخ ديري از دليل ششم

تحريف کم وييم: اگر در قرآن زمان ائمه معصومين(ع) حتن است در اينجا داده شود و آن اين كه بري ممجواب دي
صورت گرفته بود، بايد ائمه(ع) بيان م‌كردند. اين جواب، به نظر من، جواب دقيقتري است؛ كس كه م‌گويد علم اجمال به

تحريف داريم، مگوييم ائمه طاهرين(ع) در يك مورد، در يك كلمه در قرآن مسئله تحريف را مطرح نردند؛ بله، در بعض از



روايات است که أما التاب فحرفوه و أما السنة فقتلوه، اما اين مراد تحريف معنوي است كه بعداً در انواع تحريف بيان
م‌كنيم؛ تحريف معنوي در قرآن واقع شده است و همين تفسير به رأي است که هم شيعه قبول دارد و هم اهل سنت. در اين

جواب م‌گوييم اگر حت يك (واو) در قرآن تحريف شده باشد، ائمه(ع) بايد بيان م‌كردند؛ از اين که مسئله به اين مهم را بيان
نردند، معلوم م‌شود اصلا در زمان خود ائمه(ع) هم قرآن مصون از تحريف بوده است و إل يوم القيامه نيز مصون از تحريف

است. نتيجه عرض ما اين است که اگر كس گفت علم اجمال داريم، دير نمتوان کاري کرد و ظواهر قرآن از اعتبار ساقط
م‌شود؛ منتها با اين بيان که عرض شد، دير تحريف در قرآن راه ندارد. تا اينجا ما دليل ششم را بيان کرده و پاسخش را نيز
گفتيم؛ و با اين مقدار بحث تحريف از حيث اصول تمام مشود؛ اما چون بحث تحريف، بحث مهم است و مخصوصاً در

زمان ما هم ي از چيزهاي كه شيعه را به وسيله آن مورد اتهام قرار م‌دهند، همين مسئله تحريف قرآن است؛ چند جلسه‌اي را
اختصاص مدهيم که يك نات مهم را در باب تحريف بيان كنيم.

مرحوم آقاي خوئ قدسسره در كتاب البيان حدود 50 تا60 صفحه راجع به عدم تحريف قرآن بحث كرده‌اند؛ والد ما (رض) نيز
كه تصميم داشتند يك دوره تفسير قرآن بنويسند، همانند مش مرحوم آقاي خوئ مقدمات تفسير را نوشته بودند که کتاب آن با

نام مدخل التفسير چاپ شده است و ي از مباحث مهم ايشان بحث عدم تحريف قرآن است. که انشاءاله خلاصهاي از اين دو
کتاب را به اضافه بعض از نات که خودمان داريم، انشاءاله بيان خواهيم کرد تا آقايان نسبت به بحث تحريف مقداري

استحضار داشته باشند.وصل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين. 


