
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آیات الاحام » حجاب »

در تاریخ ۲۷ فروردین ۱۳۸۷

آیات الاحام/ حجاب
جلسه 25 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بیان مرحوم آیت اله العظم فاضل لنران(قدس سره) پیرامون صحیحه فضیل

صحیحه فضيل را كه ديروز مورد بحث قرار داديم والد راحل ما (رضوان اله تعال علیه) دركتاب صلاة كه در شرح تحرير
الوسيله امام است فرموده‌اند: «روايت صحيحة من حيث السند، معضلة من حيث الدلالة»[1] از حيث دلالت فرموده‌اند اين
روايت يك معضل است و اجمال دارد. و چون احتمالات متعددى در اين روايت داده مشود در آخر فرموده‌اند كه ما به اين

روايت نمتوانيم براى تفسير آيه استفاده بنيم.
«هِنولَتعبل ا نزِينَتَه دِينبي كه دراين آيه شريفه «و ملاحظه كرديد كه در اين روايت سؤال اين است كه آيا ذراعين عنوان زينت
آمده است آيا مصداق براى اين آيه هست يا نه؟ در اين صحيحه فضيل، امام فرمودند: « نعم و ما دون الخمار من الزينة و ما
دون السوارين». اينجا باز يك نته‌ى را كه ايشان متعرض شده‌اند آخرش هم منته شده است به این كه روايت اجمال دارد؛ آن
نته اين است كه اگر ما «ما دون السوارين» را بعد از سوار تا مرفق بخواهيم قرار بدهيم، لازمه‌اش اين است كه بوييم فضيل
كه ي از اصحاب مهم امام صادق (ع) بوده در اين مقدار شك داشته كه اين ذراع سترش واجب است يا نه؛ و شأن فضيل

بالاتر از اين است كه نسبت به اين مطلب جاهل و شاك باشد.

 بل متوانيم بوييم فضيل نسبت به اين كف (و ما دون السوارين رابه كف دست معنا بنيم) بوييم نسبت به اين مقدار شاك
بوده، اما از سوار به بالا اين معنا ندارد كه ما بوييم يك كس مثل فضيل نسبت به اين مقدار جاهل و شاك بوده است.

جهت دوم اين كه اگر ما «ما دون الخمار» را بخواهيم از ما دون ذقن بيريم يعن از زير چانه به پايين بيريم كه ديران كه
آمدند به اين روايت استدلال كردند بر جواز ابداء وجه و كفين.

مجلس در مرأة العقول، مرحوم فيض، صاحب حدائق و مرحوم جزائری در «قلائد الدرر»[2] به همين روايت استدلال كرده اند.

اينها «ما دون الخمار» را از زير چانه به پايين تفسير كرده‌اند. باز ايشان فرموده اند مر از زير چانه به پايين كه گردن و صدر
است مر ما م توانیم بوییم فضیل نسبت به این شاک بوده یا نسبت به این جاهل بوده؟

معلوم م شود که فضیل آنچه که برایش مورد سوال بوده خود ذراع و بعد از سوار است یعن خود سوار و ما دون سوار است
که کف دست باشد و جه و ما دون الخمار از بالای من قصاص الشعر این برایش مورد سوال است و الا فضیل كس نبوده

است كه در اين ترديدى داشته باشد كه گردن و سينه و اينها همه‌اش عنوان زينت را دارد و ابدايش جايز نيست.

 و در نتيجه مفرمايند بالاخره اين روايت ولو از حيث سند صحيح است اما از حيث دلالت اجمال دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/94
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/55
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=31


 حالا نته‌ى دير كه در كلمه «ما دون» وجود دارد كلمه‌ى است كه زمخشرى در كشاف دارد كه «دون» را بمعناى ادن معنا
كرده است، نزديك‌ترين جا به يك شء را مگويند «دونه» ما دونه را به همين معناى ادن معنا كرده است.

 اگر ادن را بيريم طرفين را مگيرد اصلا، يعن سوار اين طرف و آن طرف هردو مشود ادناى به سوار و معنا خيل مشلتر
ر در آيات قرآن گاهشود. «ما دون» در اينجا اين احتمال است كه البته زمخشرى نه در اين روايت در جاهاى ديو مجمل‌تر م

اوقات به كلمه دون مرسد بمعناى ادنا معنا مكند.

 اينجا ما به هيچ وجه نمتوانيم احتمال بدهيم كه مراد ادن است چون سوار، ادن دو طرفش است خمار هم ادن دو طرفش
است در حال که روایت م خواهد ی طرف این را کاملا بیان بند؛ بنابر این، ایشان م فرمایند : سوال فضیل ذراعين است

و امام در جواب فرموده‌اند« نعم» كه اين نعم يعن ذراعين از زينت است.

 و بعد از «نعم» فرموده‌اند: «و ما دون الخمار من الزينه و ما دون السوارين» اين دو هم عنوان همين زينت را دارد كه در اين
آيه شريفه واقع شده است. حالا آيا «ما دون الخمار» از وجه است يا از زير ذقن‌ يك قرينه روشن نداريم، ما دون السوارين بعد

از سوار است يا قبل از سوار است اين را هم قرينه روشن نداريم، لذا ّ مفرمايند اين روايت مشود مجمل.

 نته ى ديرى كه در اين روايت فرموده‌اند، حالا ما نات ايشان را عرض كنيم تا برسیم به بررس نات ايشان.

 ايشان قبلا در اين «ولايبدين زينتهن الا ما ظهر منها» ما يك روزى نظر شريف ايشان را بيان كرديم كه ايشان زينت را بمعناى
«انفسهن» مگيرند «و لا يبدين زينتهن الا ما ظهر منها» زينت را به خود زن تفسير كردند و اين تفسير را فخر رازى هم دارد دو

دليل هم آورده كه قبلا ما بيان كرديم و ادله فخر رازى را رد كرديم.

 آن وقت قسمت بعد كه مرسند «و يبدِين زِينَتَهن ا لبعولَتهِن» نظرشان اين است كه همان استثناى كه در اول هست در اينجا
هم هست، اما اتالا بر اين كه شارع قبلا استثناء را ذكر كرده است، دير الان استثناء را بيان نمكند.

 مثل اينه (اين مثال را من مزنم) اگر مولاى آمد گفت: اكرم العلماء الا زيد و عمرو و بر دو سه نفر را استثناء كرد، بعد در
همان كلام نه، بله در منقطع از آن كلام گفت: اعط العلماء اين اشياء را الا اين اشياء، اول گفت اكرم العلماء الا زيد و عمرو
و بر استثناء كرد، بعد گفت اعطيهم الا اين اشياء را، اين اعطيهم يعن اعط همان علماى كه با حفظ آن استثناء قبل، با حفظ
آن استثناء قبل اين اشياء را هم بده الا این اشیاء. م فرمایند در این دوم آیه «و لا يبدين زينتهن الا ما ظهر منها» زینتهن
بمعنای انفسهن است، ما ظهر منها بمعنای وجه و کفین است. «و َ يبدِين زِينَتَهن ا لبعولَتهِن» در اين قسم دوم هم بازهمان
استثناى اول موجود است، يعن اين زينت كه وجه و كفين ازش استثناء شده است اين را متواند براى بعول و آن 12 گروه

متواند ابداء بند. اين نظر ايشان هست راجع به خود اين آيه شريفه.

آن وقت به اين روايت فضيل كه رسيدند مفرمايند: «و نفس السؤال ف الرواية دليل عل ان مفاد هذه الجملة لا يغاير مفاد قوله
تعال قبل ذلك «و لا يبدِين زِينَتَهن ا ما ظَهر منْها» يعن ان هذه الجملة أيضا مشتملة عل الاستثناء» يعن در اين لا يبدين دوم هم
همان استثناى الا ما ظهرهست «و عدم التعرض له انما هو للاتال عل الجملة السابقه» اين كه دو مرتبه متعرض نشده براى
اعتماد بر همان جمله سابقه است به همان مثال كه ما زديم. لذا اين روايت را ايشان مخواهند قرينه براى اين معنا بيرند، اين

زينتهن همان زينتهن قبل است باهمان استثناء، همان استثناء هم در اين قسمت دوم باز ملحوظ نظر است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=31
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=31
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=31


جواب حضرت استاد نسبت به اجمال صحیحه فضیل:

 حالا اين دو نته را بررس كنيم تا اينه يك نته سوم هم دارد، اما نته اول آيا واقعاً اين روايت فضيل اجمال دارد؟ يا طبق
آن بيان كه ما ديروز بيان كرديم اجمال در كار نيست؛ در اين روايت فضيل از ذراعین، فضيل سؤال مكند که آيا ذراعين از
مصاديق اين زينت كه در اين«  يبدِين زِينَتَهن ا لبعولَتهِن» وجود دارد هست يا نه؟ امام مفرمايند: «نعم.» و ما ديروز گفتيم
ممن است همين جا اين «نعم» دير جواب تمام شد، با نعم جواب داده شد، آن وقت احتمال داديم عبارت بعد تميل براى اين

باشد، يعن «و ما دون الخمار من الزينة» اصلا فضيل سؤال از او نرده بود، منتها امام باز براى تأكيد بيان مكنند.
عمده فرمايش ايشان در آن مسئله اجمال اين است كه اگر كس بويد «ما دون خمار» از ذقن به پايين است معنايش اين است
كه فضيل با آن مرتبت علم كه دارد گردن و سينه را نمداند جزء زينت است كه ابدايش محرم است، در حال كه هر فرد

عادى اين مطلب را مداند.

 جواب ما به فرمايش ايشان این است كه اصلا فضيل از خمار سؤال نرده بوده، امام اين را بعنوان تميل جواب، و تتميم
جواب بيان فرمودند؛ فضيل نيامده سؤال كند كه آيا ما دون ذقن آيا از زينت است يانه؟ آن وقت بوييم مقصود فضيل ما دون

ذقن بوده تا اين اشال وارد بشود.

 پس ببينيد! آنچه كه ايشان بعنوان اجمال در اين روايت به آن تيه فرموده‌اند، نته‌اى است كه ما اينطور داريم جواب مدهيم.

در بحث اصول اگر در ذهن شريفتان باشد مرحوم ميرزاى قم در باب حجيت ظواهر بين «من قصد افهامه و من لم يقصد
افهامه» تفصيل مدهد و نتيجه مييرد آيات قرآن براى «من قصد» حجيت دارد، براى مخاطب حجيت دارد. روايات ائمه هم

براى «من قصد» و براى مشافهين حجيت دارد.

 آنجا جواب كه تحقيقش هست اين است كه خداوند تبارك وتعال در قرآن و ائمه در روايات اصلا اينها من قصدشان تمام
انسانها ال يوم القيامه است؛ امام كه در اين روايت دارد مفرمايد «و ما دون الخمار من الزينة» قصد حضرت خصوص
فضيل نيست تا ما بوييم حالا شأن فضيل بالاتر از اين است كه به فضيل بويد گردن و سينه از زينت باطن محسوب مشود،

بله قصد حضرت عموم مردم هستند.

 بنابر اين، اشال ازاين جهت وارد نيست؛ و ما حالا يا بايد بوييم «نعم» جواب تمام شد، بعد براى تميل امام يك مورد را
راجع به خمار كه مورد سؤال نبوده، مورد دوم راجع به سوارين مگويد اين سوارين اشاره به همان ذراع دارد كه ما دون را ما
اينطورى معنا كرديم كه دست را بايد از اصابع شروع كرد و ما دون السوار يعن بعد از سوار كه عبارت از ذراعين است و اگر

اين چنين شد روايت به خوب دلالت دارد بر اين كه و جه و كفين ابدايش اشال ندارد.

 راجع به مطلب دوم که آيا اين روايت اصلا قرينيت دارد بر اينه اين« زينتهن» دوم همان «زينتهن» اول است با حفظ آن
استثناء ! ما قبلا وقت آيه را مورد بحث قرار داديم گفتيم اين «زينتهن» دوم به قرينه مجموع قسمت اول همان زينت باطن است
و اگر يادتان باشد، در مقابل مرحوم آقاى خوئ كه ايشان فرمود «زينتهن » دوم باطن و ظاهرى هردو هست گفتيم اگر اينطور
باشد اصلا در آيه تهافت به وجود مآيد، فقط زينت باطن است. اما آيا اين روايت اصلا تعریض يا ايماء و اشاره‌اى به اين
مطلب دارد كه ما بوييم از روايت بدست مآوريم كه اين« زينتهن» دوم همان اول است آيا ايشان مخواهند بفرمايند در ذهن

فضيل اين بوده كه اين« زينتهن» دوم همان اول است با حفظ استثناء حالا راجع به ذراعش دارد صحبت مكند.

 روايت به نظر مرسد كه در اين جهت هيچ دلالت ندارد؛ هيچ اشاره و اشعارى بر اين معنا به هيچ وجه ندارد.



بیان صاحب اسداء الرغاب

دِينبي را فرمودند در فرق بين «و لا يبدين زينتهن و ايشان يك مطلب در اين صحيحه فضيل اگر يادتان باشد مرحوم آقاى خوئ 
ناظر به آنجاي راايشان در آنجا بيان كرده‌اند. فرمودند كه اول يك فرق «هِنولَتعبل ا نزِينَتَه دِينبي ا ونْهم را ظَهم ا نزِينَتَه
است كه احتمال وجود ناظر را مدهد، اما علم به وجود ناظر ندارد. در معرض ناظر است اما علم به وجود ناظر محترم ندارد.
فرمودند اول يعن ظهور ف نفسه در مقابل ستر، اما دوم در جاي است كه يقين دارد يك ناظر محترم وجود دارد. حالا
معلوم شد كه اين مطلب مربوط به خود ايشان هم نيست، قبل از ايشان صاحب كتاب اسداء الرغاب كه يك شخص است از

علماء هند ايشان اين مطلب را در آنجا بيان كرده است.
در كتاب اسداء الرغاب دارد[3] اول يعن «ان قوله تعال ف الأول «و لا يبدِين زِينَتَهن» ليس ناظرا ال فرض وجود الأجنب و
العلم به غاية الأمر أنه نعلم من الخارج عدم تضيق الحم بنحو يعم وجوده و عدمه و لهذا نقول انه ناظر إل صورة مظنة وجود
الناظر و ان لم نعلم به» آنجاي است كه آدم احتمال مدهد ناظری باشد، اما ما علم به او نداريم «فلا مانع من اظهار الوجه و

الفين ف هذه الصورة».

اما دوم « و اما قوله تعال بعد ذلك «و لا يبدِين زِينَتَهن ا لبعولَتهِن» فالمفروض ف موردة صورة وجود الناظر و العلم به و
عليه فالابداء المنه عنه ف هذه الصورة يون خاليا عن الاستثناء و يعم الباطنة و الظاهرة معا» . يعن اينجاي كه علم به وجود
ناظر محترم دارد اينجاي كه علم به وجود ناظر محترم دارد اينجا دير وجه و كفين راهم نمتواند ابداء بند. «و ابداء الوجه و
الفين ف صورة الوجود الناظر منه عنه و ان كانتا من الزينة الظاهره لخلو هذه الجمله الشريفه من الاستثناء» چون اين جمله
دوم دير «الا ما ظهر منها» ندارد؛ ابداء هر زينت در جمله دوم، چه زينت باطن چه زينت ظاهرى باطن كه گردن و سينه و

اينهاست ظاهرى هم وجه و كفين اينها همه‌اش حرام است الا براى اين 12 گروه.

 والد ما (رضوان اله تعال علیه) خواستند از خود اين صحيحه فضيل استفاده كنند كه اصلا فضيل مخواهد بويد اين زينتهن
با زينتهن قبل ي است، همان استثناء در اينجا بايد رعايت بشود. ما عرض كرديم كه نه، چنين چيزى از روايت در نمآيد.

اما اين نظريه را بعد كه مرحوم آقاى خوئ پذيرفتند ايشان مفرمايند كه ما دو روايت داريم ي روايت معتبره‌ى اب بصير
است، ايشان مفرمايند اين معتبره اب بصير سؤال از «و لا يبدين زينتهن الا ما ظهر منها» است، صحيحه فضيل سؤال از« لا
يبدين زينتهن الا لبعولتهن» است . كه دو راوى ي از يك قسمت آيه در يك مجلس سؤال كرده است، راوى دير از قسمت دير
در مجلس دير سؤال كرده اين به خوب روشن مكند كه اين دو در ذهن روات هم پيدا بوده كه دوتاست نه اينه اين همان
م آید یانه، مرحوم آقای خوئ ذاري این نظریه صاحب اسداء الرغاب از آن در مباشد. اما آيا اين دو روايت را كه كنار هم ب
خواهند بفرمایند بل این نظریه از آن استفاده م شود اما به نظر ما استفاده نم شود مطالعه بفرمایید روز شنبه ادامه بحث را

عرض م کنیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین.

رما ظَه ا نزِينَتَه دِينبلا ي قبل ذلك «و ان مفاد هذه الجملة لا يغاير مفاد قوله تعال الرواية دليل عل [1] ـ و نفس السؤال ف
منْها» يعن ان هذه الجملة أيضا مشتملة عل الاستثناء و عدم التعرض له انما هو للاتال عل الجملة السابقة فيدل عل خلاف ما
التزم به الفاضل الهندي المتقدم من الفرق بين الجملتين كما ان نفس السؤال عن ان الذراعين هل تونان من الزينة تدل عل ان

المراد بالزينة ليس الأمر الزائد عل الخلقة بل نفس أعضاء المرأة و من المعلوم وقوع التقرير بالإضافة إل الأمرين.
معن فين و القائل بعدمه و الوجه فيه انه قد اختلف فالقائل باستثناء الوجه و ال ثم ان هذه الصحيحة مما استدل به الطرفان إل
مرآة العقول و الفيض ف قده‐ ف ‐عن المجلس قوله (علیه السلام): و ما دون الخمار من الزينة و ما دون السوارين فالمح

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=31
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=31
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=31


الواف و صاحب الحدائق و الجزائري ف قلائد الدرر انها صحيحة دالة عل استثناء الوجه و الفين و ان المراد من قوله: ما دون
الخمار هو ما تحت الخمار ف مقابل ما فوق الخمار و معن ما دون الخمار ما كان مستورا بالخمار و اما قوله: و ما دون
السوارين فقالوا ان معناه ان ما دونهما ال المرفق من الزينة المقصودة من الآية. (تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐

الصلاة، ص: 574)
[2] ـ ي از بهترین كتاب‌هاى كه در آيات الاحام نوشته شده است کتاب «قلائد الدرر» م باشد.

[3] ـ و اما الجهة الثالثة فقد قال بعض أفاضل الهند ف رسالته ف الحجاب المسماة بإسداء الرغاب ف مسألة الحجاب ان قوله
تعال ف الأول «و لا يبدِين زِينَتَهن» ليس ناظرا ال فرض وجود الأجنب و العلم به غاية الأمر أنه نعلم من الخارج عدم تضيق
الحم بنحو يعم وجوده و عدمه و لهذا نقول انه ناظر إل صورة مظنة وجود الناظر و ان لم نعلم به و عليه فلا مانع من إظهار
الوجه و الفين ف هذه الصورة و اما قوله تعال بعد ذلك «و لا يبدِين زِينَتَهن ا لبعولَتهِن» فالمفروض ف موردة صورة وجود
الناظر و العلم به و عليه فالابداء المنه عنه ف هذه الصورة يون خاليا عن الاستثناء و يعم الباطنة و الظاهرة معا فابداء الوجه و

الفين ف صورة وجود الناظر منه عنه و ان كانتا من الزينة الظاهرة لخلو هذه الجملة الشريفة من الاستثناء.
و الظاهر ان الالتزام بما أفاده ف بيان معن الآية مشل جدا بل ظاهر الآية يأباه لظهورها ف اتحاد معن الجملتين و عدم اختلاف
موردهما و الوجه ف الترار انما هو استثناء المحارم الذين لا يحرم للمرأة إبداء الزينة غير الظاهرة لهم و عدم استثناء الزينة
الظاهرة ف هذه الجملة انما هو للاتال عل وضوحه بقرينة الجملة السابقة مضافا ال ان الروايات أيضا تدل عل ان الجملتين

بمعن واحد و سيأت نقل بعضها. (تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الصلاة، ص: 572).


