
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۱۳ بهمن ۱۳۹۵

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 69 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در روایت یونس بن یعقوب بود و مقداری هم در موردش بحث کردیم که آیا دلالت بر قاعدهی ید دارد یا خیر؟ اگر از این
روایت استفاده کنیم که استیلاء، امارهی بر ملیت است یعن کاشف است از اینه مستول، مال نسبت به مستول علیه است،

مدعا را اثبات مکند، اما عرض کردیم که این روایت احتمالات متعددی در موردش داده مشود.

بحث ما در فرمایش مرحوم محقق میلان(اعل اله مقامه الشریف) رسید که ایشان مفرمایند ما از روایت نه اماریت و نه
سببیت را استفاده نمکنیم. دلیلشان این است که مگویند این ی عنوان عام است و مصادیق در اینجا دارد و معقول

ه این موارد ماهیات متباینه هستند و قدر جامع بینشان نیست. استیلاینیست این عنوان عام شامل همهی موارد بشود برای این
که نسبت به مباهات است و موجب حیازت مشود و سبب برای ملیت است با استیلای که در باب هبه یا در باب قبض ثمن

و مثمن در معامله وجود دارد انواع متباینه و مختلفه هستند و قدر جامع ندارند. اگر هم بوئیم بعض از اینها متعین است و
بعض دیر نیست بر این هم دلیل نداریم. در نتیجه مفرمایند هر چند روایت مجمل و یا قابل استدلال نیست اما نمتوانیم آثار

ملیت واقعیه را بر استیلا بار کنیم.

ادامه کلام مرحوم میلان

در حاشیه همین کتاب و در ذیل، روایت دیری که در عداد همین روایات مخوانیم که همان بیان دیروز ما را دارند. مفرمایند
چه فرق مکند که استیلاء را امارهی بر ملیت قرار بدهیم و یا بیائیم آثار ملیت را بر آن بار کنیم. در آنجا آوردند «فإن حقیقته

الاعتبار» حقیقت مل اعتبار است «و هو قائم بنفس المعتبر». هر اعتباری هم متقوم به نفس معتبِر است «و لیس کالحم
یة الظاهریة و الزوجیة الظاهریه و الطهارة الظاهریة و یراد من ذلالالسن بالمل ر فلف نعم ربما یعبالم المتوجه إل لیفالت

التعبد بآثارها». ما آثار اینها را بار کنیم اما چیزی به نام ملیت ظاهریه در کنار ملیت واقعیه نداریم. چیزی به نام زوجیت
ظاهریه در مقابل زوجیت واقعیه نداریم اما آثار زوجیت واقع در هنام ش را بار مکنیم.

در ذیل حدیث چهارم که مخواهیم بخوانیم ایشان مفرماید «و الحاصل کم فرقٍ بین أن یعبدنا بأن هذا الشء امر واقع أو
یعبدنا بأنه هو الواقع الثابت أو أن الواقع الثابت هو هذا، فالاول هو تعبدٌ بالاماریة و أن معدّی ذل هو الواقع و الاخیران لسانهما

الحومة فلا یفید اکثر من ترتیب الاثر». همین مطلب که در این پاورق هست در متن هم آمده.

از باب اینه اینجا مرحوم آقای میلان به آن اشاره کرده اگر بخواهیم بیان ایشان را ی مقداری تقریب به ذهن کنیم مگوییم،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


گوئید گرمای واقعمثلا گرما نم وینلیفیه. در امور تام توینیه شباهت دارند برخلاف احام وضعیه مقداری به امور تاح
و گرمای ظاهری داریم. امور توینیه چنین هستند که ی سبب توین دارند. اگر این سبب موجود باشد این مسبب موجود

است و اگر نباشد نیست! ما بوئیم در ی جا طهارت گرمای ظاهری داریم این اصلا معقول نیست.

احام وضعیه از این جهت که محتاج به ی سبباند و آن سبب عبارت از اعتبار است این چنین نیستند. درست است مثلا
ملیت، طهارت، زوجیت و... امر اعتباری است اما این امر اعتباری ی واقع ورای اعتبار معتبِر ندارد. یا معتبِر اعتبار کرده
و ی اعتبار واقع وئیم یشود بند موجود نیست، نمم موجود است و اگر نگوئیم حرده. اگر اعتبار کرده میا اعتبار ن

اعتبار ظاهری داریم.

مثلا اگر بوئیم مولا مگوید من واقعاً اعتبار نمکنم اما ظاهراً اعتبار مکنم این ی امر غلط است. اما ظاهراً اعتبار مکنم
یعن چه؟ اعتبار یا هست یا نیست مثل قوانین توین. در احام تلیفیه آنجا ما برای اینه حم ظاهری درست کنیم دو اعتبار 
و دو جعل درست مکنیم و لذا مرحوم نائین هم از کسان است که مگوید حم ظاهری نداریم چون دو جعل نمتوانیم داشته

باشیم.

در احام ظاهریه ی جعل واقع است که مثلا م گوئیم نماز جمعه به حسب واقع در زمان غیبت حرام است. اما شارع با
استصحاب جعل حم ظاهری هم مکند و مگوید حالا که تو به واقع نرسیدی و نمدان حم واقع این موضوع چیست،

ظاهراً برای تو وجوب هست. اما در باب احام وضعیه مسلم دو جعل نداریم. ی جعل واقع است و جعل واقع همان اعتبار
واقع است و این اعتبار واقع یا هست یا نیست. نمتوانیم بوئیم ی اعتبار دوم هم به عنوان اعتبار ظاهری در اینجا داریم.

معلوم مشود این شبهه همان زمان مطرح شده که دیروز هم مطرح شد و ما عرض کردیم که این تعابیر ملیت ظاهری، طهارت
گوئیم اینها تسامح است و مراد این است که ما آثار را بر آن بار کنیم. نتیجهی خوبظاهری، نجاست ظاهری، اینها چیست؟ م

متوانیم بیریم این است که اگر گفتیم حم ظاهری داریم متواند ادلهی واقعیه را توسعه بدهد. اگر گفتیم دو طهارت داریم،
ی طهارت واقع داریم و ی طهارت ظاهری شارع مگوید در جای که شما ش داری من جعل طهارت ظاهری مکنم.

اگر این را گفتیم متوانیم لا صلاة إلا بطهورٍ را توسعه بدهیم. اما اگر شما گفتید چیزی به نام طهارت ظاهری نداریم، نتیجه این
مشود لا صلاة إلا بطهورٍ قابل توسعه نیست لا صلاة إلا بطهورٍ مراد همان طهارت واقعیه است. پس مگوئیم شارع مگوید

فعلا آثار طهارت را بر آن بار کن. شارع نمگوید الآن تو طاهری بله اینه مگویم تو طاهر هست توسعهی در لا صلاة إلا
بطهورٍ مشود. باید آثارش را بار کند، بعد اگر کشف خلاف شد معلوم شد که اینجا طهارت واقعیه نبوده آثارش ییش این است

که مشود نماز بخواند، مسح قرآن داشته باشد، آیا در این آثار اعاده، قضا و اجزا مطرح مشود یا نه؟

یتش باقکنم ملم بوده، من الآن ش مال مال که کس شیئاً» در جای وئیم «ملشود بآیا م «در «قاعده من مل
الاقرار به، کس چه واقعاً و چه ظاهراً، این مل ،وئیم من ملیت بیت را، با استصحاب ملاست یا نه؟ استصحاب کنیم مل
نیامده آنجا چنین توهم کند، من مل شیئاً مل الاقرار به، ملیت واقعیه است، ما آدم که ش داریم ملیتش از بین رفته یا

نه؟ آثار ملیت را بر او بار مکنیم، بعد هم که کشف خلاف شد الآن اینجا بحث نماز و این جور چیزها نیست. اگر به حسب
ظاهر با استصحاب ملیت را برای فردی درست کردیم ول بعد اقرار کرد من اینجا را وقف کردم. ما هم به عنوان مال موقوفه

حساب کردیم. بعداً کشف خلاف شد که اصلا اینجا مال نبوده. آیا کس توهم مکند که باز آن وقفش درست است؟ در
مواردی که ما ی حم ظاهری داشته باشیم همان مطلب که دیروز عرض کردم آنجا میدان و مجال برای نزاع در اجزا وجود

دارد اما در همین مثال این فرع را خوب دقت کنید فر مکنم خیل از مطالب روشن مشود، شما ش داری این آقا ملیتش
باق است یا نه؟ استصحاب مکنید ملیت را.



شیئاً مل کند که من اینجا را وقف کردم یا این مال را به این بچهام هبه کردم، من ملیت بعد اقرار منتیجه استصحاب مل
الاقرار به، وقت اقرار کرد همین کاف است. اما بعداً معلوم شد که این مال نبوده، هیچ کس نمگوید چون مال ظاهری بوده

پس لعل این تصرفاتش درست بوده این اقرارهایش درست بوده، کس چنین حرف نمزند.

پس آنچه از این فرمایش آقای میلان نتیجه مگیرم ولو خودشان هم نفرموده این است که ما اگر گفتیم ی حم ظاهری به نام
ملیت ظاهری داریم بعد ادله را توسعه مدهد مگوئیم من مل یعن مل واقعاً یا ظاهراً، اگر گفتیم ی طهارت ظاهری داریم
لا صلاة إلا بطهورٍ را توسعه مدهد اما اگر در اینجا تحقیق کردیم و گفتیم در احام وضعیه ما چیزی به نام ظاهری نداریم و ادله

را توسعه نمدهد، فقط مگوئیم استصحاب جاری مکنید پس چیست؟ مگوئیم آثارش را بار مکنیم.

حدیث اخلاق هفته

روایت معروف هست که فر مکنم این را باید خیل مورد توجه قرار بدهیم سند روایت هم سند درست است. این وصیت است
که پیامبر اکرم به امیرالمؤمنین فرمودند. خود اینه رسول خدا به امیرالمؤمنین ی وصیت مکند امام صادق این وصیت را
نقل کرده، امام باق7 این وصیت را نقل کرده. «قَال قَال رسول اله ص لعل(ع) يا عل اوصيكَ ف نَفْسكَ بِخصالٍ فَاحفَظْها»

ماللَّه قَال کنم و بعد فرمود «فاحفظها» تأکید کرد حتماً اینها را مراقبت کن و بعد «ثُمرا وصیت م صفات فرمود به تو ی
اعنْه‌». ببینید چقدر مهم بوده، که حضرت دعا کردند که خدایا عل را برای حفظ این اوصاف و خصال یاری کن. در اولین

مطلبش فرمود «اما اولَ فَالصدْق» راستوی. «و  تَخْرجن من فيكَ كذِبةٌ ابداً» از دهان تو اصلا هیچ دروغ خارج نشود[1].

ما مدانیم که دروغ ی از گناهان کبیره است و روایات در مورد کذب که حالا اینها را هم در ماسب محرمه ملاحظه فرمودید،
لج و زع هنَّ الامام باقر فرمود «ا روایت ه باز در یهم خودتان اینها را ملاحظه کردید بسیار عجیب است راجع به کذب، این
جعل للشَّرِ اقْفَا» برای شر قفلها قرار داده شده. «و جعل مفَاتيح تلْكَ اقْفَالِ الشَّراب». کس که شراب بخورد تمام این قفلها را

تعبیر عجیب اب‌»[2]. این خیلالشَّر نم شَر ذِبْال فرماید «وزند. بعد می مآدم شرابخوار دست به هر شر باز کرده یعن
است! کذب بدتر از شراب است، این تعابیری که راجع به کذب وارد شده را غافل هستیم یا باز ی تعبیر دیر امام باقر فرمود
«انَّ الْذِب هو خَراب ايمان[3]» کذب مجرد این نیست که آدم ی دروغ گفته بله ایمان آدم را تخریب مکند و ایمان فرو

مریزد، نه اینه به ایمان فقط ی صدمهای وارد مکند بله تخریبش مکند.

لك ف بِيرْال و نْهم يرغالص ذِبْملاحظه بفرمائید. «اتَّقُوا ال اینها را در جلد دوم کاف «ۇلْدِهل قُولامام سجاد «ي روایت در ی
جِدٍّ و هزلٍ فَانَّ الرجل اذَا كذَب ف الصغيرِ اجتَرى علَ الْبِير[4]» اگر انسان ی دروغ کوچ بوید این جری مشود که دروغ

بزرگ هم بوید. مخصوصاً ما طلبهها خیل باید در الفاظمان و در گفتارمان، چه در خانواده و چه در جامعه، خیل باید دقت
کنیم اولا برای خود انسان ، اگر ی انسان حالا ان الانسان عل نفسه بصیرة ی انسان خودش به خودش رجوع کند ببیند دروغ
مگوید یا نمگوید؟ این کاف است در اینه پیش خودش ب اعتبار باشد یعن آدم خودش به این نقطه مرسد که هیچ اعتباری

ندارد حالا دیران برای آدم هیاهو کنند و بهبه و چهچه بویند، تعریفها کنند اما آدم خودش مفهمد که چه کاره است!

کس که دروغ مگوید بر حسب ی روایت که وجود دارد «اول من يذِّب الْذَّاب اله عز و جل‌» یعن اول کس که این دورغ
را تذیب مکند خداست، یعن اول خطاب که مآید قبل از هر چیزی، خدا مگوید انت کاذب، انت کذاب، آدم به این جمله

وه ثُم هعانِ اللَّذَانِ مَلالْم ماند. «ثُمم کند، چه اعتباری برای انسان باقبه آدم م توجه داشته باشد که خدا دارد چنین خطاب
يعلَم انَّه كاذِب[5]» بعد آن دو مل که با او هستند در مرحلهی سوم انسان خودش متواند بوید کاذب است.

ما در گفتارمان، در نوشتارمان، در امور عادی خودمان دروغ نوئیم دروغ آدم را پیش خودش، پیش خدا، پیش جامعه، پیش



خانواده باعتبار مکند، ول باز این باعتباری را مگوئیم آدم باعتبار شود ول آنچه که مهم است این است که انسان با
من الشراب انسان با دروغ دست به هر کاری خواهد زد. آدم ه در این روایت دارد شردهد، ایندروغ همهی بدیها را انجام م
که دروغ مگوید این چنین است، ما نمتوانیم بوئیم برهان این مسئله چیست، این واقع شده آنهای که هر جنایت انجام دادند،

انسان اگر تفحص کند از کجا شروع کرده، غالباً مرسد به اینه از ی دروغ کار خودش را شروع کرده. ما مخواهیم
حرفهایمان برای مردم معتبر باشد امروز اگر بیایم به دروغ خدای نرده از ی کس تعریف کنم، چون تعریف بجهت از دیری

کذب است، به دروغ کس را پائین بیاورم و کس که سواد دارد را بویم بسواد است همهاش مشود دروغ، حالا بعض از
بزرگان ما اینقدر دقت داشتند، این را در مورد مرحوم حاج شیخ مرتض حائری که واقعاً از فقهای گمنام حوزه است، فرزند

مؤسس حوزه هم فقهاً و هم اصولا بسیار قوی بوده، ایشان گاه اوقات مطالب را از پدرش نقل مکرده، ی جای نوشته رحمة
اله علیه یا مرحوم، بعد این را گفته من از کجا بدانم ایشان مرحوم است؟! خط زده، بعد شب مرحوم والدش را در خواب مبیند

و او از این کار تقدیر مکند.

وئیم من این دروغ کوچرده بن وئیم مبادا خدایخواهیم بکلمه که م انسان باید اینطور باشد، مخصوصاً ما طلبهها ی
اینجا گفتم، به من مگویند چند سال درس خارج مخوان؟ آقای از ی سال هم نرفته مگوید حدود ده سال مخوانم چه

داع داری که این دروغ را بوئ،من متأسفانه زیاد مواجه شدم با این قضیه، از باب اینه طلبههای که درس مرحوم والدمان
مرفتند اینها مآمدند که من تأیید کنم، من همه را در ذهنم بود و هست، مگویم شما چه بحث از بحثهای ایشان شرکت کردید؟

مگویند ایشان وقت که داشت بحث فلان کتاب را مگفت، مگویم این کتاب را ایشان کجا مگفت؟ مگفت در فیضیه، در
حال که ایشان آن بحث را نفته! مگویم چه سال گفت؟ مگوید فلان سال، مگویم اشتباه نمکن مگوید یقیناً همینطوری

است، در حال که مسلم دارد دروغ مگوید متأسفانه حالا آدم ی بار حمل بر صحت مکند دو بار حمل بر صحت مکند.

ی وقت در دفتر طلبهای ی نامهای را از خودم جعل کرده بود که ایشان مورد وثوق برای نماز و روزه است به دفتر مراجعه
مکنند که به ایشان نماز و روزه بدهید، من خودم کنار مسئول نماز و روزه ایستاده بودم این طلبه آمد، نامه را به آن آقا داد، آن
آقا مدانست خط من چطور است؟ به آن آقا گفت این را چه کس نوشته؟ حالا آن طلبه با ی تغیر و ناراحت گفت شما حرف

فلان را هم نمخواهید قبول کنید؟ گفت چرا اگر ایشان گفته باشند که ما قبول مکنیم، ول این را ایشان ننوشته! من داشتم
ناه مکردم ببینم اینها چه مگویند، آن طلبه گفت نخیر خود ایشان نوشته این را، باز تندتر شد، بعد آخر الامر این طلبه نرفته

بود ببیند که این پسر آقای فاضل ک هست؟ آن مسئول گفت این کس که امضا کرده همین است که اینجا ایستاده، بار اول بود
که من را مدید ول اینطور آمد جعل کرد، نوشت، دروغ، مخواست اینطور نماز و روزه را بیرد خدا م داند که بعدش چه

خواهد شد!

چرا آدم اینطور مشود؟ برای این است که ی بار ی دروغ کوچ گفته و کارش حل شده باز آمده مرحلهی بالاتر جعل کرده،
باز هم به اینجا مآید که اموال مردم که امانات در دست دیران است را استیعاد کند، این پس فردا مراحل بالاتر هم مرود.

من در درجه اول به خودم نصیحت مکنم و بعد هم به شما عرض مکنم این را خیل مراقبت کنید، مخصوصاً در خانواده، در
خانواده بچهها را بسیار مراقبت کنید بر اینه مبادا از دهانشان دروغ صادر شود، اگر بچهها را بر این جهت موفق شویم تربیت
کنیم به نظرم آدم متواند خیالش راحت باشد، بچهی انسان طوری تربیت بشود که به انسان دروغ نوید، این خیل ثار دارد هم

برای خودش خوب است و هم برای والدین خوب است، او ناه مکند به خودما، کافیست که ی بار از انسان ولو ی دروغ به
شوخ، حت بعد هم آدم بوید من شوخ کردم! دیر فایده ندارد، اینه پیامبر مفرماید لا تخرجن من ف کذبةٌ ابدا، یعن به هیچ

وجه هیچ وقت ، ی جای که واقعاً نمتوانید راستش را بوئید لااقل سوت کنید، اما دروغ همه چیز را خراب مکند، ایمان،
خانواده، عاقبت انسان، کار انسان را و همه چیز انسان را خراب مکند.

عل ایحال این اولین وصیت است که پیامبر فرموده ان شاء اله که دعای پیامبر شامل حال ما هم بشود.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

ِبا نثَابِتٍ ع نرِو بمع نانَ علْوع نب نيسدَّثَنَا الْحح يدٍ قَالعس نب نيسى الْحو[1] ـ من لا يحضره الفقيه، ج‌4، ص: 188: ر
 و دْقفَالص َولا اما نْهعا ماللَّه قَال ا ثُمفَظْهالٍ فَاحصكَ بِخنَفْس يكَ فوصا لا عع ي لعص ل هال ولسر قَال فَرٍ ع قَالعج

تَخْرجن من فيكَ كذِبةٌ ابداً...
ِبا ‌نع ملسم ندِ بمحم نانَ عسم ناب نع يسع نانَ بثْمع نع نْه(ط ‐ الإسلامية)، ج‌2، ص: 338 و 339: ع اف[2] ـ ال

جعفَرٍ ع قَال: انَّ اله عز و جل جعل للشَّرِ اقْفَا و جعل مفَاتيح تلْكَ اقْفَالِ الشَّراب و الْذِب شَر من الشَّرابِ.
ِبا نع بِيها نع َللَي ِبا نب نمحدِ الربع ندِ بمحم نع هرذَك نمع بِيها نع نْه(ط ‐ الإسلامية)، ج‌2، ص: 339: ع اف[3] ـ ال

جعفَرٍ ع قَال: انَّ الْذِب هو خَراب ايمانِ.
[4] ـ الاف (ط ‐ الإسلامية)، ج‌2، ص: 338: عدَّةٌ من اصحابِنَا عن احمدَ بن محمدِ بن خَالدٍ عن اسماعيل بن مهرانَ عن سيفِ

جِدٍّ و لك ف بِيرْال و نْهم يرغالص ذِبْاتَّقُوا ال ۇلْدِهل قُولص ي نيسالْح نب لانَ عك فَرٍ ع قَالعج ِبا نع دَّثَهح نمةَ عيرمع نب
هال هتُبي َّتح دُقصدُ يبالْع الزا يم ص قَال هال ولسنَّ را تُمملا عم بِيرِ اْال َلى عتَريرِ اجغالص ف ذَبذَا كا لجنَّ الرلٍ فَازه

صدِّيقاً و ما يزال الْعبدُ يذِب حتَّ يتُبه اله كذَّاباً.
[5] ـ الاف (ط ‐ الإسلامية)، ج‌2، ص: 339: محمدُ بن يحي عن احمدَ بن محمدِ بن عيس عن عل بن الْحم عن ابانٍ احمرِ

.اذِبك نَّها لَمعي وه ثُم هعانِ اللَّذَانِ مَلالْم ثُم لج و زع هال ذَّابْال ذِّبي نم لونَّ اا :فَرٍ ع قَالعج ِبا نارٍ عسي نب ليفُض نع


