
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (تا پايان استقرار حج) »

در تاریخ ۰۲ بهمن ۱۳۹۵

کتاب الحج
جلسه 59 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این روایات است که دلالت دارد بر اینه حج بر اهل جده، در هر سال واجب است («جده» به معنای وسعت، غنا و
ثروت است و در لغت عرب، «جِده» از ماده «وجد یجِدُ» است و «واجد» یعن «غن»). روایت اول خوانده شد که بحثها و

نات زیادی داشت و توجیه بیان کردیم بین آنچه امام کاظم(عليه السلام) فرمود و بین آیه شریفه. تمیل مطلب را در این
جلسه بیان خواهیم کرد.

بررس تعارض روایت اول با آیه

ظاهر روایت: «انَّ اله عز و جل فَرض الْحج علَ اهل الْجِدَة ف كل عام»[1]، با آیه شریفه تناسب ندارد. در اینجا نمتوان گفت
صدر روایت، کلا از اعتبار ساقط مشود و متوان از باب تبعیض در حجیت، ذیل این روایت را اخذ کرد. قبلا این روایت را

مورد بحث قرار دادیم که اگر کس تارک الحج بشود، آیا کافر است یا خیر؟ در آن بحث گفتیم صدر روایت ی اضطراب دارد و
این اضطراب سبب مشود صدر روایت را کنار بذاریم و از باب قانون تبعیض در حجیت، ذیل روایت را اخذ کنیم.

اما با تأمل که انجام دادیم، مگوئیم صدر روایت را باید توجیه کنیم (به همان توجیه که در جلسه گذشته بیان شد)، اگر
نتوانستیم توجیه کنیم، باز نمتوانیم بوئیم صدر روایت مختل است، بله باید بوییم که صدر روایت برای ما روشن نیست. بین
وئیم روایت مختله بوییم معنای روایت برای ما روشن نیست و باید علمش به خود امام علیه السلام رد شود و بین اینه باین

و از اعتبار ساقط است فرق وجود دارد.

ی از ثمرات این تفاوت، در همین جا ظاهر مشود؛ کسان که مگویند صدر روایت مضطرب و مختل است، دیر به آن
کلام امام(عليه السلام) (که فرمود: «فرض الحج عل اهل الجده»)، نمتوانند به عنوان ی دلیل استدلال کنند، اما اگر بوییم ما

ارتباط بین «إن اله فرض الحج عل اهل الجده ف کل عام» و این آیه شریفه که امام(عليه السلام) به آن استشهاد کردند، را
نمفهمیم (و حتماً در این آیه ی نتهای وجود دارد که امام علیه السلام، به آن نته علم داشته و ما نمفهمیم)، در این صورت

روایت: «انَّ اله عز و جل فَرض الْحج علَ اهل الْجِدَة ف كل عام»، به حجیت خودش باق مماند یعن در اینجا دیر قانون
تبعیض در حجیت (که بوئیم صدر روایت را کنار بذاریم و ذیل آن را اخذ کنیم) جریان پیدا نمکند و مگوئیم صدر روایت،
علمش را به خود امام علیه السلام واگذار مکنیم، اما این قسمت (که امام معصوم فرموده حج بر اهل جِده در هر سال واجب

است)، به عنوان ی دلیل برای ما مطرح است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2203
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


روایت دوم: روایت «حذیفه بن منصور»

دومین روایت، روایت حذیفه بن منصور از امام صادق(عليه السلام) مباشد: «عنْهم [یعن محمد بن یعقوب عن عدة من
هنَّ الا :(عليه السلام) قَالهدِ البع ِبا نورٍ عنْصم نفَةَ بذَيح ننَانٍ عس ندِ بمحم نع نيسالْح نب نسالْح نع لهس ناصحابنا] ع
عز و جل فَرض الْحج علَ اهل الْجِدَة ف كل عام»[2]، متن این روایت، همانند روایت اول (یعن روایت امام کاظم(عليه السلام))

است، منته در سند این روایت، درباره محمد بن سنان و حذیفة بن منصور بحث است. درباره محمد بن سنان در گذشته بحث
کردیم و تحقیق این شد که او موثق است.

بررس وثاقت «حذیفه بن منصور»

نجاش در رجال خود، «حذیفة بن منصور بن کثیر» را توثیق کرده و مگوید از امام باقر، امام صادق و امام کاظم(عليهم
السلام)، روایت نقل مکند «و له کتاب»[3]. شیخ طوس(قدس سره) در رجال خود، فقط مگوید از اصحاب امام باقر و امام

صادق(عليهما السلام) است و او را توثیق نرده است[4]. مرحوم علامه حل مگوید: «روی الش حدیثاً ف مدحه»، شیخ
مفید(قدس سره) نیز او را توثیق کرده است. بنابراین، کش، شیخ مفید(قدس سره) و نجاش او توثیق یا مدح کردند، منته تنها

طعن که بر او وارد شده، از ابن غضائری است.

کلام ابن غضائری درباره حذیفه بن منصور

اولا؛ ابن غضائری مگوید حذیفه بن منصور، از امام صادق و امام کاظم(عليهما السلام) نقل مکند و از امام باقر(عليه السلام)
روایت نقل نمکند. بنابراین، این بحث هست که آیا او در زمان امام باقر(عليه السلام) هم بوده تا بتواند از امام باقر(عليه السلام)

حدیث نقل کند یا خیر؟ که این بحث در اینجا مورد ابتلای ما نیست.

ثانیاً؛ ابن غضائری در مورد ایشان مگوید: «حدیثه غیر نق، یروی الصحیح و السقیم»[5]؛ هم صحیح و هم ضعیف نقل مکند،
«و امره ملتبس»، درباره ضمیر «امره» دو احتمال وجود دارد؛ 1) به حذیفه برمگردد. 2) به «حدیثه» برمگردد. اگر احتمال
اول باشد، به این معناست که ابن غضائری، خود حذیفه را تضعیف کرده، اما اگر احتمال دوم را پذیرفته و ضمیر را به حدیث

برگردانیم، یعن حدیث حذیفه ملتبس است. قرینه قبل و بعد از «امره»، احتمال دوم را تقویت مکند؛ زیرا در قبل گفت: «حدیثه
غیر نق یروی الصحیح و السقیم و امره» یعن «امر حدیثه ملتبس»، بعد مفرماید: «یخرج شاهداً»؛ به عنوان شاهد تخریج

مشود یعن روایات حذیفه را به عنوان دلیل نمتوانیم قرار دهیم، بله به عنوان شاهد قرار مدهیم.

دیدگاه علامه حل(قدس سره) درباره حذیفه و ارزیاب آن

مرحوم علامه هنام بیان دیدگاه خود مفرماید: «و الظاهر عندی التوقف فیه» و درباره او توقف کرده و مگوید: «لما قاله هذا
الشیخ»؛ به خاطر آنچه این غضائری گفته است. دلیل دیری که مرحوم علامه ذکر مکند آن است که: «و لما نقل عنه أنه کان
والیاً من قبل بن امیه و یبعد انفاکه عن القبیح»[6]؛ او وال از طرف بن امیه بوده و کس که از طرف بن امیه وال بوده، بعید

است از کار زشت منف باشد.

بنابراین، مرحوم علامه به دو جهت در توثیق حذیفه توقف کرده؛ ی کلام ابن غضائری و دیر اینه وال از ناحیه بن امیه بوده
است.



مرحوم تفرش در کتاب نقد الرجال، پس از ذکر این کلام علامه مگوید: «و فيه نظر، لأنّ رأيت ف كتابه كثيراً أنّه وثّق الرجل
بمحض توثيق النجاش أو الشيخ و إنْ كان ضعفه ابن الغضائري»[7]؛ روش علامه این است که اگر ی راوی را شیخ طوس یا

مرحوم علامه به تضعیفات ابن غضائری خیل کند اگرچه ابن غضائری تضعیف کند یعنتوثیق کرد، علامه قبول م نجاش
اعتنا ندارد. بعد مواردی را مگوید که در محمد بن عیس یقطین و... همینطور بوده است.

مرحوم تفرش در ادامه مگوید آنچه ابن غضائری مگوید، «لیس نفساً ف ضعفه». در تضعیفات ابن غضائری دو مبناست؛
ی عدهای تضعیفات ابن غضائری را قبول دارند و عدهای مگویند به تضعیفات او خیل نمتوان اعتماد کرد، اما نته مهم این

است که در اینجا حق با مرحوم تفرش است و ابن غضائری، حذیفه بن منصور را تضعیف نرده است.

مرحوم تفرش مگوید وال بودن حذیفه هم اشال نداشته و دلیل بر عدم توثیق نیست، «لأن کثیراً من الثقات کانوا والین من
قبل المخالفین»[8]؛ اشخاص موثق بودند که از طرف مخالفین وال بودند. به نظر ما، این سخن مرحوم تفرش نیز صحیح بوده

و حق با ایشان است.

نتیجه آنه؛ در مقابل توثیق شیخ مفید، نجاش و علامه حل(قدس سره)، ی تضعیف محم وجود ندارد تا بخواهد تعارض
کند. بنابراین، با توجه به ضوابط رجال باید اینجا حذیفه بن منصور را موثق بدانیم. از این رو، سند این روایت نیز معتبر

مباشد.

روایت سوم: روایت عبدالرحمن بن حجاج

«و عن عل بن ابراهيم عن ابِيه و عن محمدِ بن اسماعيل عن الْفَضل بن شَاذَانَ» که سند این روایت حیلولهای است و به دو سند
تبدیل مشود؛ 1) «محمد بن یعقوب (مرحوم کلین) عن عل بن ابراهیم عن ابیه»، 2) «محمد بن یعقوب عن محمد بن اسماعیل
قُلْت :است، «قَال «اججالْح نب نمحدِ الربع نرٍ عيمع ِبا نعن الفضل بن شاذان جمیعاً» که هم نقل اول و هم نقل دوم، از «اب

َلع جالْح و فقیر هر دو واجب است؟ «فَقَال يرِ»؛ سؤال کرد آیا حج بر غنالْفَق و الْغَن َلع ج(عليه السلام) الْحهدِ البع ِب
.[9]«هال هذَرع ذْرع انَ لَهك نفَم مغَارِهص و مارِهبيعاً كمالنَّاسِ ج

سؤال این است که این روایت، چه ارتباط به عنوان «الحج واجب عل اهل الجده ف کل عام» دارد؟! ی از اشالات وارد بر
صاحب وسائل آن است که؛ گاه اوقات روایت را در باب آورده که هیچ ارتباط به عنوان آن باب ندارد از جمله این روایت که

مگوید حج بر همه واجب است؛ کبیر، غن، صغیر و فقیر (که ممن به فقیر بذل بشود یا ی ارث برسد که به اندازه
استطاعتش برسد و مستطیع شود، ول باز فقیر است)، اما در کجای روایت آمده: «ف کل عام عل اهل الجده»؟! بنابراین، این

روایت به هیچوجه ارتباط به این عنوان ندارد.

روایت چهارم: روایت اب جریر

ِبا نع رِيرٍ الْقُمج ِبا نرٍ عيمع ِبا ناب نزِيدَ عي نب قُوبعي ندَ عمحا ندِ بمحم نع يحي ندِ بمحم ن[محمد بن یعقوب] ع و»
عبدِ اله(عليه السلام) قَال: الْحج فَرض علَ اهل الْجِدَة ف كل عام»[10]، دلالت این روایت نیز بسیار روشن و مانند روایت اول و

دوم  است، منته در سند آن، اب جریر القم قرار دارد که مورد بحث است.



جریر القم وثاقت اب بررس

نام «اب جریر القم»، «زکریا بن ادریس قم» است. در اواخر برخ کتب رجال مانند جامع الرواة اردبیل، نام روات که با
کنیه هستند را آورده است از جمله ابو جریر که کنیه دو نفر است؛ ی زکریا بن ادریس قم و دیری زکریا بن عبدالصمد
قم، که هر دو قم و هر دو زکریا هستند و هر دو هم، منّ به ابو جریر هستند. در مورد زکریا بن عبدالصمد قم، توثیق

داریم، ول درباره زکریا بن ادریس قم توثیق نداریم. فقط علامه حل(قدس سره) در خلاصه مگوید: «کان وجهاً»[11]، شیخ
طوس(قدس سره) زکریا بن عبدالصمد قم را توثیق مکند.

مرحوم تستری در قاموس الرجال معتقد است که اینها دو نفر نیستند و زکریا بن عبدالصمد قم نداریم،[12] این در حال است
که مرحوم شیخ طوس در رجال، نام او را ذکر کرده است. مرحوم تستری مخواهد بوید این نیز از اشتباهات شیخ در رجال

است.

اولا؛ فقط ایشان چنین ادعای دارد و کس دیری چنین ادعای نرده است. ثانیاً؛ زکریا بن ادریس قم، هم از اصحاب امام
صادق، امام کاظم، امام هشتم(عليهم السلام) بوده، اما زکریا بن عبدالصمد نمتواند از امام صادق(عليه السلام) روایت نقل کند

و تنها از اصحاب امام رضا و امام کاظم علیهما السلام بوده است. بنابراین، در این روایت که مروی عنه، امام صادق(عليه
السلام) است، منظور از اب جریر، زکریا بن ادریس قم است.

نته دیری که درباره وثاقت ابوجریر قم متوان در نظر گرفت آن است که؛ ما در توثیق، نقل اجلا را کاف مدانیم و افرادی
مانند ابن اب عمیر، صفوان بن یحی که از اجلاء هستند، از اب جریر قم روایت نقل مکنند. بنابراین، این روایت نیز معتبر

است.

روایت پنجم

ضفَر لج و زع هنَّ الا :(عليه السلام) قَالهدِ البع ِبا نورٍ عنْصم نفَةَ بذَيح ننَانٍ عس ندِ بمحم ندٍ عمحم ندَ بمحا نع نْهع و»
الْحج علَ اهل الْجِدَة ف كل عام»[13]، سند و دلالت این روایت، همانند روایت دوم است. به همین دلیل، باید گفت که این روایت،

در حقیقت همان حدیث دوم است که در اینجا ترار شده است.

روایت ششم: روایت موقوف

ِبا ندِ بمحم نع بِيعالر نب ِنْدِيالس ندَ عمحا ندِ بمحم نع بِيها ندٍ عمحم ندَ بمحا نع لَلالْع ف نيسالْح نب لع ندُ بمحم»
[14]«امع لك ف هلَيا بِيلدَ السجو نم َلع اجِبو جالْح :ابِنَا قَالحصا نم خشَي نع يحي ندِ بسا نع مالْقَاس

چند اشال در سند این روایت وجود دارد؛
اشال اول: سند این روایت، موقوف است. بین روایت موقوف و روایت مرفوعه فرق وجود دارد، اگرچه در خود مرفوعه نیز

اب المعصوم» باشد و لذا در مرفوعه داریم که: «رفعه إل چند اصطلاح وجود دارد، اما طبق هر دو اصطلاح، باید «مرفوع إل
عبداله علیه السلام»، اما در روایت موقوف به مصاحب معصوم اسناد داده مشود نه به خود معصوم، همانند این سند که در

آن آمده: «عن شیخ من اصحابنا» و نمگوید: «رفعه إل المعصوم»، بله مگوید: «قال»، یعن «قال شیخ من الاصحاب».
بنابراین، اشال اول سند آن است که این روایت، موقوف است.



اشال دوم: در سند این روایت، افراد مجهول هستند. بنابراین، سند این روایت دارای اشال است.

اما دلالت روایت (که از امام معصوم هم نیست): «الْحج واجِب علَ من وجدَ السبِيل الَيه ف كل عام»؛ حج واجب است بر
کس که در هر سال، سبیل به حج دارد.

دو احتمال در روایات موقوف هست؛ 1) این «شیخ من اصحابنا» از امام معصوم(عليه السلام) شنیده و کلام امام را بیان
مکند، 2)فتوای خود آن «شیخ من اصحابنا» است که معمولا فتاوای هم که اصحاب ائمه داشتند، از خود ائمه(عليهم السلام)

شنیده بودند و فتوا مدادند.

«ه بن الحسین المیثمروایت هفتم: مرفوعه «عبد ال

نيسالْح نب هدِ البع نع ارزِيهم نب لع ندٍ عمحم ندَ بمحا ندَ عمحا ندِ بمحم نع رِيسدا ندَ بمحا نع نسالْح ندِ بمحم نع و»
الْميثَم رفَعه الَ ابِ عبدِ اله(عليه السلام)»، که این حدیث مرفوعه است و حدیث مرفوعه، دو اصطلاح دارد که اصطلاح رایج

و مشهور آن، این است که این راوی، ی واسطهای را بین خودش و امام قطع و حذف کرده است. از این رو، مگوئیم این
حدیث از جهت سند اشال دارد.

جالنّاسِ ح َلع هل و هال لنْزا ايمف لج و زع هتَابِ الك نَّ فا :فرماید: «قَالاما از جهت دلالت، امام صادق(عليه السلام) م
الْبيتِ ف كل عام من استَطاعَ الَيه سبِيً»[15]، این روایت، شبیه روایات است که در برخ از کتب تفسیری روای درباره این آیه
شریفه آمده: «يا ايها الرسول بلّغْ ما انْزِل الَيكَ من ربِكَ و انْ لَم تَفْعل فَما بلَّغْت رِسالَتَه»[16]، که در این روایات آمده است: «هذا

.«عل كَ فلَيا نْزِلا اغْ مّلب ولسا الرهيا انزل، ي

در همان جا عدهای فر کردند که ائمه(عليهم السلام) مخواهند بویند این آیه تحریف شده و «ف عل» است؛ چون دارد
«هذا نزل» و این آیه شریفه در اصل اینگونه نازل شده: «يا ايها الرسول بلّغْ ما انْزِل الَيكفَ عل»[17]، این در حال است که

هم در کلام خدای تبارک و تعال «عل ه «فاین آیه در مورد امیرالمؤمنین(عليه السلام) نازل شده نه این ذا نزل» یعناین: «ه
بوده و بعداً مخالفین حذف کردند.

جالنَّاسِ ح َلع هل فرماید: «وشبیه آن مطلب، در این روایت است (که اگرچه سند روایت معتبر نیست) امام علیه السلام م
الْبيتِ ف كل عام»؛ یعن مقصود خدای تبارک و تعال، «ف كل عام» است نه اینه «ف كل عام» در آیه بوده و حذف شده

نتِ ميالْب جالنَّاسِ ح َلع هل کل عام» ندارد و فقط «و بینیم «فکه الآن م وید در قرآنهایب ن است کساست (چون مم
استَطاعَ الَيه سبِيلا» آمده است).

بنابراین، اصلا روایت جهت تحریف قرآن را نمگوید، بله مگوید مقصود خداوند متعال از «حج الْبيتِ»، «ف کل عام» است
همانگونه که در آیه «بلّغْ ما انْزِل الَيكَ ف عل»، مقصود خدای تبارک و تعال در مورد عل(عليه السلام) است نه اینه بوئیم

«ف عل» هم جزء آیه بوده و بعداً دیران حذف کردند. بنابراین، روایت از جهت دلالت اشال ندارد، منته اشال سندی دارد.

تا اینجا روایات بیان شد. بحث اصل از اینجا شروع مشود که درباره وجوه الجمع است. اولین وجه جمع، مربوط به صاحب
وسائل است که این روایات را بر وجوب کفائ حمل کرده است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67


وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

كرمالْع نع يحي ندِ بمحم نع و لجالْب مالْقَاس نب وسم نادٍ عزِي نب لهس نابِنَا عحصا نم دَّةع نع قُوبعي ندُ بمح[1] ـ «م
و امع لك ف الْجِدَة لها َلع جالْح ضفَر لج و زع هنَّ الا :(عليه السلام) قَالوسم يهخا نفَرٍ ععج نب لع نيعاً عمج لع نب

جحي لَم نفَم :قُلْت قَال ينالْعالَم نع غَن هنَّ الفَا فَرك نم و ًبِيس هلَيتَطاعَ ااس نتِ ميالْب جالنّاسِ ح َلع هل و لج و زع لُهكَ قَوذَل
منَّا فَقَدْ كفَر قَال  و لَن من قَال لَيس هذَا هذَا فَقَدْ كفَر.» الاف 4- 265- 5؛ عنه وسائل الشيعة، ج11، ص16، ح1-14128.
[2] ـ «عنْهم عن سهل عن الْحسن بن الْحسين عن محمدِ بن سنَانٍ عن حذَيفَةَ بن منْصورٍ عن ابِ عبدِ اله(عليه السلام) قَال: انَّ

اله عز و جل فَرض الْحج علَ اهل الْجِدَة ف كل عام.» الاف 4- 266- 9؛ عنه وسائل الشيعة، ج11، ص17، ح2-14129.
ه و أبعبد ال جعفر و أب أبو محمد، ثقة، روى عن أب [3] ـ «حذيفة بن منصور بن كثير بن سلمة بن عبد الرحمن الخزاع

الحسن عليهم السلام، و ابناه الحسن و محمد رويا الحديث. له كتاب يرويه عدة من أصحابنا.» رجال النجاش ‐ فهرست أسماء
مصنف الشيعة، ص: 148، رقم383.

[4] ـ رجال الشيخ الطوس ‐ الأبواب، ص: 133، رقم373
[5] ـ «حذيفة بن منصور بن كثير بن سلمة، الخزاع، أبو محمد. روى عن أب عبد اله، و أب الحسن (موس) عليهما السلام.

(حديثه غير نق، يروي الصحيح و السقيم)، و أمره ملتبس، و يخرج شاهدا.» رجال ابن الغضائري ‐ كتاب الضعفاء، ص50،
رقم30.

[6] ـ «حذيفة بن منصور، روى الش حديثا ف مدحه أحد رواته محمد بن عيس و فيه قول و وثقه شيخنا المفيد (ره) و مدحه.
و قال ابن الغضائري: حذيفة بن منصور بن كثير بن سلمة الخزاع أبو محمد، روى عن أب عبد اله و أب الحسن موس عليهما

السلام حديثه غير نق، يروي الصحيح و السقيم و أمره ملتبس و يخرج شاهدا. و الظاهر عندي: التوقف فيه، لما قاله هذا الشيخ، و
لما نقل عنه: أنه كان واليا من قبل بن أمية و يبعد انفاكه عن القبيح. و قال النجاش: إنه ثقة.» رجال العلامة ‐ خلاصة الأقوال،

ص61‐60.
[7] ـ «و فيه نظر، لأنّ رأيت ف كتابه كثيراً أنّه وثّق الرجل بمحض توثيق النجاش أو الشيخ و إنْ كان ضعفه ابن الغضائري أو
غيره، كما ف محمد بن عيس اليقطين و محمد بن إسماعيل بن أحمد و محمد بن خالد و غيرهم.» نقد الرجال، ج1، ص407.
[8] ـ «و قال ف شأن هذا الرجل: انّ الظاهر عندي التوقّف فيه لما قاله هذا الشيخ، مع انّه وثّقه النجاش و مدحه الشّ، و ما

ذكره ابن الغضائري ليس نصاً ف ضعفه. و قوله: لما نقل عنه انّه كان والياً من قبل بن امية إنْ ثبت لا يدل عل عدم توثيقه، لأنّ
كثيراً من الثقات كانوا والين من قبل المخالفين.» همان.

نمحدِ الربع نرٍ عيمع ِبا ناب نيعاً عمشَاذَانَ ج نب لالْفَض نع يلاعمسا ندِ بمحم نع و بِيها نع يماهربا نب لع نع [9] ـ «و
نفَم ‐مغَارِهص و مارِهبيعاً كمالنَّاسِ ج َلع جالْح يرِ فَقَالالْفَق و الْغَن َلع ج(عليه السلام) الْحهدِ البع ِب قُلْت :قَال اججالْح نب

كانَ لَه عذْر عذَره اله.» الاف 4- 265- 3؛ عنه وسائل الشيعة، ج11، ص17، ح3-14130.
[10] ـ الاف 4- 266- 8، و التهذيب 5- 16- 47، و الاستبصار 2- 148- 487؛ عنها وسائل الشيعة، ج11، ص: 17،

ح4-14131.
[11] ـ رجال العلامة ‐ خلاصة الأقوال، ص: 76.

[12] ـ قاموس الرجال، ج‌4، ص: 466.
[13] ـ الاف 4- 266- 6؛ عنه وسائل الشيعة، ج11، ص17، ح5-14132.

[14] ـ علل الشرائع‐ 405- 5؛ عنه وسائل الشيعة، ج11، ص: 18، ح6-14133.
هدِ البع نع ارزِيهم نب لع ندٍ عمحم ندَ بمحا ندَ عمحا ندِ بمحم نع رِيسدا ندَ بمحا نع نسالْح ندِ بمحم نع [15] ـ «و

بن الْحسين الْميثَم رفَعه الَ ابِ عبدِ اله(عليه السلام) قَال: انَّ ف كتَابِ اله عز و جل فيما انْزل اله و له علَ النّاسِ حج الْبيتِ
ف كل عام من استَطاعَ الَيه سبِيً.» همان، ح7-14134.

مدِي الْقَوهي لا هنَّ الالنَّاسِ ا نكَ ممصعي هال و الَتَهرِس لَّغْتا بفَم لتَفْع نْ لَما ِكَ وبر نكَ ملَيا نْزِلا اغْ مّلب ولسا الرهيا ا[16] ـ «ي

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67


الْافرِين» سوره مائده، آیه67.
[17] ـ تفسير الصاف، ج‌1، ص50.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=67

