
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (تا پايان استقرار حج) »

در تاریخ ۲۸ دی ۱۳۹۵

کتاب الحج
جلسه 57 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث جلسه گذشته درباره روایت فضل بن شاذان از امام رضا(عليه السلام) بود که از نظر سند، هم نسبت به خود فضل بن
شاذان و هم نسبت به علل فضل بن شاذان بحث کردیم. درباره فضل بن شاذان گفتیم با اینه هم شیخ طوس(قدس سره) و هم

نجاش، فضل بن شاذان را از اصحاب امام هادی و عسری(عليهما السلام) و شاذان، پدر فضل را از اصحاب امام جواد(عليه
السلام) ذکر کردهاند، اما به قرینه آنچه شیخ صدوق(قدس سره) نقل کرده، فضل بن شاذان متواند از امام هشتم روایت نقل

کند. علاوه بر این، فضل بن شاذان از جماعت مثل ابن اب عمیر، صفوان، ابن بزیع نیز (که از اصحاب امام رضا(عليه السلام)
هستند) روایت نقل مکند.

بررس وثاقت «عبد الواحد بن عبدوس نیشابوری»

در طریق شیخ صدوق(قدس سره) به فضل بن شاذان، دو راوی وجود دارد؛ ی عبدالواحد بن عبدوس نیشابوری که او نیز از
عل بن محمد بن قتیبه نقل مکند و عل بن محمد بن قتیبه از فضل بن شاذان نقل مکند. سه دیدگاه درباره وثاقت عبدالواحد
(که از مشایخ صدوق است) وجود دارد؛ برخ او را توثیق کردند و برخ دیر تضعیفش کردند و بعض هم فقط مدح برای او

ذکر کردند.

برای توثیق عبد الواحد بن عبدوس، قرائن بسیار زیادی هست؛ قرینه اول: خود صدوق(قدس سره) به او اعتماد کرده است که
این اعتماد شیخ صدوق(قدس سره) به افراد، بسیار مهم است. شیخ صدوق(قدس سره) در عیون اخبار الرضا(عليه السلام)،

روایت را از عبدالواحد نقل مکند، سپس همین روایت را از طریق دیری نیز نقل مکند، بعد مگوید: «إن حدیث عبدالواحد
بن محمد بن عبدوس رض اله عنه عندی اصح»[1]؛ حدیث عبدالواحد نزد من از طریق دیر اصح است. خود همین توثیق

صدوق(قدس سره) برای عبدالواحد است.

قرینه دوم: شیخ صدوق(قدس سره) در عیون مگوید: «کل ما ینقله ف کتبه فهو صحیح»، یا مگوید هر چه که «لم یصححه
شیخه ابن الولید محمد بن الحسن فهو لا یذکره ف مصنفاته»[2]، بعض گفتهاند ابن ولید معاصر با عبدالواحد بوده؛ چون هر دو
از مشایخ صدوقاند، منته اعتماد ابن ولید بر عبدالواحد معلوم نیست، ممن است عبدالواحد، اجل شأناً از او بوده که بخواهد

ابن ولید او را توثیق کند.

اما چه اشال دارد اگر دو نفر معاصر باشند، ی دیری را توثیق کند؟! مر معاصر نمتواند معاصر را توثیق کند یا بر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2203
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


روایاتش اعتماد کند. از این رو، ذکر این خبر که صدوق گفته، بعد هم آن کلام ابن ولید را به نحو کل مگوید، خودش دلالت
دارد که ابن ولید نیز عبدالواحد را توثیق مکند.

البته مرحوم تستری در قاموس الرجال، ابتدا کلام مامقان را در وثاقت عبد الواحد مآورد و بعد اشال مکند و مجموعاً از
کلام قاموس الرجال استفاده مشود که ما نمتوانیم توثیق را برای عبدالواحد استفاده کنیم.

قرینه سوم: در علم درایه این بحث وجود دارد که اگر ی محدّث مثل مرحوم صدوق، نسبت به کس ترض کرد (و گفت
«رض اله عنه» یا «رضوان اله علیه») یا ترحم کرد (و گفت «رحمة اله علیه»)، آیا ترض، ترحم، از اسباب توثیق است یا نه؟

برخ مانند مرحوم وحید بهبان قائلاند به اینه ترض، متواند از اسباب توثیق باشد: «یشف عن خصوصیة و مانة و
جلاله»، اگر این دیدگاه را بپذیریم، چقدر راه باز مشود؛ زیرا مرحوم کلین، مرحوم صدوق، شیخ طوس(قدس سره) نسبت به

افراد ترض و ترحم دارند و مشود ی از راههای توثیق افراد، متواند همین راه باشد.

در مقابل بعض گفتهاند ترض و ترحم دلیل توثیق نیست؛ زیرا روایات داریم که اشخاص که معروف به فسق بودهاند، امام
صادق(عليه السلام) برای ایشان ترحم کرده و رحمة اله علیه فرموده است.

م ی(اگرچه فاسق باشد) با ترح کس م امام معصوم علیه السلام نسبت به یتوان گفت که ترحدر پاسخ از این دیدگاه م
محدّث فرق مکند، وقت محدث راوی را مآورد و بعد بر او ترحم و ترض مکند، این متواند از اسباب اعتبار باشد و حق با

مرحوم وحید است.[3]

خلاصه آنه؛ کبری این است که بوئیم ترض ی از اسباب مدح بله توثیق است، صغری این است که شیخ صدوق(قدس
سره) نسبت به عبدالواحد هم ترض کرده است. در نتیجه، وثاقت عبد الواحد ثابت مشود و به نظر ما بر حسب ظاهر موثق

است.

بررس وثاقت «عل بن محمد بن قتیبه نیشابوری»

درباره عل بن محمد مرحوم خوی در جلد دوازدهم معجم رجال الحدیث مفرماید: «وقع الخلاف ف اعتبار عل بن محمد بن
القتیبه و عدمه، فقیل باعتباره و استدل عل ذل بوجوه»؛ بعضها قائلاند به اینه او معتبر است و سه وجه را در آنجا ذکر

مکنند.

وجه اول: کشّ در کتاب رجال خود، بر عل بن محمد بن قتیبه اعتماد کرده است و روایات زیادی را از او نقل کرده و چون
کشّ ی از بزرگان رجالیین است و بر عل بن محمد بن قتیبه اعتماد کرده، همین اعتماد برای ما کاف است.

،گیرد این است که کشم در ترجمه کش که نجاش الاتاز اش گوید یال کرده و ماش ال: خود مرحوم خوئاش
بر عل کند، اعتماد کشاز ضعفا زیاد نقل م بار و دو بار. به همین دلیل، چون کش یروی عن الضعفا کثیراً»، آن هم نه ی»

بن محمد ثابت نیست؛ زیرا شاید او نیز از ضعفا باشد.

پاسخ: بین نقل و بین اعتماد فرق دارد، از ظاهر عبارت کش و از روایات که کش از عل بن محمد نقل مکند، معلوم مشود
که کش به عل بن محمد اعتماد دارد نه فقط مجرد نقل و روایت باشد. لذا این اشال که مرحوم خوئ دارند، با این بیان قابل

جواب است.



وجه دوم: محقق خوئ(قدس سره) مفرماید: «حم العلامه بصحة روایاته»، علامه گفته روایات که قتیب نقل مکند صحیح
است. مرحوم خوئ مفرماید این وجه نیز اشال دارد، «إن ذل منه مبن عل اصالة العداله الت لا نقول بها»؛ مفرماید اینه
مرحوم علامه نقل مکند، برای این است در موردی که ش مکنیم ی کس عادل است یا عادل نیست، بعض از رجالیین از
جمله علامه مگویند ما اصالة العداله را جاری مکنیم و فسق نیاز به دلیل دارد یعن اصل این است که هر انسان عادل است

مر اینه دلیل بر فسقش دلالت کند.

محقق خوی(قدس سره) مفرماید مرحو علامه طبق مبنای اصالةالعداله این حرف را زده است و ما این مبنا را قبول نداریم که
این جواب مبنای است. به نظر ما اصالة العداله حرف درست است یعن در موردی که واقعاً ش مکنیم ی شخص عادل
است یا فاسق؟ نمتوانیم بوئیم من نه حم عدالت مکنم و نه حم به فسقش، بله ی طرف را باید اصل قرار دهیم و اصل
این است که انسان، عادل است مر اینه دلیل بر فسقش قائم بشود. بنابراین، این جواب مبنای است که خود حم علامه به

صحت روایات قتیب، قرینه خوب متواند باشد.

(قدس سره) نیز این مبنا را مه باشد (که محقق خویته: از زمان مرحوم علامه این تفسیر در معنای عدالت آمده که باید ملن
پذیرد) و این را باید احراز کنیم، اما اگر عدالت را اینگونه معنا کنید که عدم صدور فسق از شخص است، دیر نیاز به احراز

نداشته و حسن ظاهر کفایت مکند یعن من از او گناه ندیدم. البته آنچه در مرجع تقلید شرط است، چیزی بسیار بالاتر از
عدالت است که عبارت است از: «مخالفاً لهواه» که یادم مآید مرحوم والد ما مفرمود حت اگر هوای نفسش بوید این آب را

بخور و خورد، اینجا «موافقاً لهواه» بوده است.

وجه سوم: شیخ طوس(قدس سره) درباره او تعبیر کرده به «فاضل»[4] و این خود دلیل بر این است که روایت عل بن محمد را
در زمره اخبار حسن قرار بدهد و در جای خود (در علم اصول در بحث حجیت خبر واحد) بحث کردیم که اخبار حسن نیز از

نظر اعتبار، در حم اخبار صحیح و موثق است. بنابراین، دلیل سوم این است که شیخ طوس(قدس سره) درباره عل بن محمد
عنوان «فاضل» را گفته، این عنوان، مدح است و سبب مشود خبر در زمره خبرهای حسن قرار بیرد.

للرجل ف الراوی بما هو راوٍ»؛ «فضل» مدح در راوی نیست، «إنما هو مدح فرماید: «إن الفضل لا یؤد مدحاً فم مرحوم خوئ
«ه ناقل روایت است، عنوان «فاضلمالات و العلوم»، مقصود ایشان این است که راوی از حیث ایننفسه باعتبار اتصافه بال

در این جهت اثری ندارد، بله این عنوان از این جهت است که این شخص، متصف به کمالات و علوم است. در آخر مفرماید:
«فما عن المدارک من أن عل بن محمد بن قتیبه غیر موثق و لا ممدوح مدحاً یعتدّ به هو الصحیح»[5]، نظر شریف ایشان این

است که عل بن محمد، نه موثق است و نه ممدوح.

مرحوم مامقان در مقباس الهدایه[6] مطلب را از بدایه شهید ثان(قدس سره) نقل مکند که عنوان «فاضل»، افاده مدح مکند و
خبر را در زمره اخبار حسن قرار مدهد، اما افاده توثیق نمکند؛ زیرا فاضل، اعم از توثیق است. مرحوم مامقان در ادامه

مگوید فضل در لغت به معنای زیاده است.

ایشان منویسد: «یحتمل ان یون المراد للفاضل، من کان عالماً بمایزید عل علم الدین من العلوم»؛ اگر کس ی علم زائد
بر علم دین داشته باشد را فاضل مگویند، «و اظن أن منشأ انتزاع کلمة الفاضل ف النبوی المعروف»؛ مفرماید این روایت که
مگوید: «العلم علمان، علم الابدان و علم الادیان و ما عدا ذل فضل»؛ علم، یا علم دین است یا علم بدن و طب و ماعدای این،

فضل است، «فیون الفاضل من علم بغیر علم الطب و الفقه»؛ فاضل یعن کس که ی علم زائد بر علم فقه و علم طب
دارد.



بعد مفرماید البته مرحوم شیخ بهائ فرموده این حدیث از مجعولات است و ظاهراً همینطور است یعن این حدیث اگرچه
حدیث معروف است و بزرگان اهل سنت هم گفتهاند، اما این حدیث موضوع و مجعول است.

به نظر ما، این مطلب مقباس الهدایه صحیح نیست؛ زیرا فاضل که در روایات مگویند یا کس که علم حدیث دارد و روایت
این راوی زائد بر علم فقه و علم طب دارد؟! این خیل یعن «توان گفت تعبیر «فاضلگوید، آیا مکند نسبت به راوی منقل م
بعید است و قابل توجه نیست. انصاف این است که همانگونه که مرحوم شهید ثان بیان فرمود، از الفاظ مدح است. حال اگر

دال بر توثیق نیریم حداقل از الفاظ مدح است و خبر را خبر حسن مکند و فرمایش شهید، فرمایش تام است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ عيون أخبار الرضا عليه السلام، ج‌2، ص: 127.
[2] ـ این عبارات در کتاب: منته المقال ف أحوال الرجال، ج4، ص: 276 ذکر شده است.

[3] ـ برای مطالعه بیشتر به کتاب مقباس الهدایه نوشته مرحوم مامقان مراجعه کنید که سه جلد است و در جلد دوم صفحه
275، مگوید: «منها ذکر الجلیل شخصاً»؛ ی آدم بزرگ مثل مرحوم صدوق یا کلین، اگر شخص را ذکر کند، «مترضیاً أو

مترحماً»؛ و ترض یا ترحم کند، «فإنه یشف عن حسن ذل الشخص بل جلالته»؛ کشف از جلالت او مکند.
[4] ـ تهذيب الأحام، المشيخة، ص: 86.

[5] ـ «أقول: وقع الخلاف ف اعتبار عل بن محمد القتيب و عدمه، فقيل باعتباره، و استدل عل ذلك بوجوه. الأول: اعتماد
الش عليه حيث إنه يروي عنه كثيرا، و يرد عليه ما يأت عن النجاش ف ترجمته من أنه يروي عن الضعفاء كثيرا. الثان: حم
العلامة بصحة روايته، و جوابه: أن ذلك منه مبن عل أصالة العدالة الت لا نقول بها، و مر ذلك مرارا. الثالث: حم الشيخ عليه
بأنه فاضل، فهو مدح يدخل الرجل به ف الحسان، الجواب: أن الفضل لا يعد مدحا ف الراوي بما هو راو، و إنما هو مدح للرجل

ف نفسه باعتبار اتصافه بالمالات و العلوم، فما عن المدارك من أن عل بن محمد بن قتيبة غير موثق، و لا ممدوح مدحا يعتد به،
هو الصحيح، و اله العالم.» معجم رجال الحديث و تفصيل طبقات الرجال، ج13، ص: 172‐171.

[6] ـ مقباس الهدایه، ج2، ص247.


